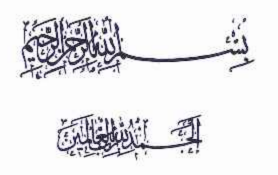






مصنف ؓ اپنے استادعلامہ محمد حسین طباطبائی کے ہمراہ









# عدلِ الٰہی

| جمهوري اسلامي ايران كراچي | خانه فرهنگ             |
|---------------------------|------------------------|
| F94/XX                    | اشمار وديه ع           |
|                           | شمارهثبت               |
| 12.VX\\Z\\\\\L\\\!        | شماره ثبت<br>تاریخ ثبت |

تالیف : شهبید مرتضی مطهری

ترجمه سیدابوطالب طباطبائی

#### "جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں''

نام كتاب : عدل البي

مصنف : اُستادشهیدمرتضی مطهری

مترجم : سيدابوطالب طباطبائی

ناشر : كوژتحقياتی مركز، كراچی

اشاعت : اوّل

سناشاعت : رجبالمرجب ١٣٢٨ء

جولائی، ۲۰۰۷ء

تعداد : ۱۰۰۰

طنے کا پت : مکتبدالعلوم ۲- ج ۱/۳، ناظم آباد نمبر ۲، کرا جی، پاکستان

# فهرست

| r  | عرض ناشر                           |
|----|------------------------------------|
| 12 | عرض مترجم                          |
| rı | مقدمه                              |
| rr | دینی نقطهٔ نگاه سے عہد حاضر        |
| rr | كتاب كےعنوانات پرنظر               |
| r2 | جروا ختيار                         |
| rA | مئلەعدل                            |
| r9 | ذاتی حسن و متح                     |
| r  | مستقلات عقلتيه                     |
| rr | باری تعالی کے افعال کا مقصداور ہدف |
|    | فرق بندى كالتعين                   |

عدل يا توحيد -كلام اسلامي كي فلسفهُ اسلامي برتا شير \_\_\_\_ شيعة عقلي طرز نفكر \_\_\_\_ قانون عدل گاعلم فقد میں آید اہل حدیث اوراہل قیاس کا تصادم شيعة فقهي طرز تفكر معاشرتی اور سیاس میدان میں "عقیدهٔ عدل" معاشرتی اور سیاس میدان میں "عقیدهٔ عدل" 64 بنيادى سبب يهلاباب: حقيقت موضوع عدل انسانی اور عدل الهی مختلف مكاتب فكر 09 عدل کیاہے؟ الف: موز ول اورمتواز ك بونا YY ب: مساوات ج: افراد کے حقوق کا خیال رکھنا 44 د: التحقا قات كاخيال ركهنا MA اعتراضات وسوالات 41 \_\_\_\_ عدل،اصول دین بس ہے ہے عدل وحكمت 40 40 منويت شيطان Ar

| qr                 | ادائے عارفانہ یااعتراض               |
|--------------------|--------------------------------------|
| ال كاحل            | دوسرا باب: مشک                       |
| 99                 | اسلامی قلسفه                         |
| ظرمين معا          | عدل الهی کا دفاع مخلف مکاتب فکر کی ن |
| ں اور امتیازی سلوک | تيسراباب: متبعيض                     |
|                    | کیاموجوده نظام کا ئنات،اس کا ننات    |
| F                  | يى<br>ايك دلچىپ دخوشگوارواقعە        |
| ne                 | يى<br>تفاوت نە كەتبعىض               |
| 110                | تفاوتات كاراز                        |
| II7                | نظام طولی                            |
| ir•                | متوازی اور عرضی نظام ———             |
| ITP                | سنت البي                             |
| ira                | ت بن<br>قانون کیاہے؟                 |
| ITY:               | متثنات                               |
| Ir9                | يے<br>قضاءوقدراورمستلہ جبر           |
| IPI                | خلاصهخلاصه                           |

چوتھا باب: شرور-بحث کے تین پہلو 📗 🚤 هاراطریقهٔ بحث عالم بستى مين شراكت 11-4 شرعدی ہے ----/ICI \_\_\_\_\_ شرسبی ہے IMA شرور عدل کے نقطہ نگاہ ہے ---یا نچوال باب: شرور کے فائدے \_\_\_\_\_ 16.4 قانون انفكاك IOT -100 نظام کل \_\_\_ بدصورتی ،خوبصورتی کی بیانگر 100 فرديامعاشره \_\_\_\_ 104 101 استعداد كااختلاف مصائب، آرام وآسائش کی مال 141 -اولیاء کے لئے مصائب — 177 \_\_\_\_\_ قضاء پرراضی ہونا \_\_\_\_ 121 -----نعت اور بلانسبی ہیں۔ 14"----متضا داشياء کامجموعه \_\_\_\_\_ 141 فلسفى تضادكى بنياد \_ 145

|      | خلاصهاور کلی نتیجه                                                                                                          |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ΙΛ9  | چھٹا باب: اموات                                                                                                             |
| 191  | موت                                                                                                                         |
| 198  | موت كاانديشه                                                                                                                |
| 1917 | موت نببی واضافی ہے                                                                                                          |
| 190  | ونيا، رحم جان                                                                                                               |
| 19.4 | دنیا،انسان کی درسگاه                                                                                                        |
| r+I  | اعتراض کی بنیاد                                                                                                             |
| r+a  | موت، زندگی کی توسیع                                                                                                         |
| MII  | سالوال باب: احرودامزاس                                                                                                      |
|      |                                                                                                                             |
| rip  | عمل کی جزا                                                                                                                  |
| rir  | عمل کی جزا<br>د نیااورآ خرت کا فرق<br>                                                                                      |
| rir  | عمل کی جزا<br>د نیااورآ خرت کا فرق<br>د نیااورآ خرت کا با ہمی تعلق                                                          |
| rir  | عمل کی جزا<br>د نیااورآ خرت کا فرق<br>د نیااورآ خرت کا با ہمی تعلق<br>عذاب کی تین اقسام                                     |
| rir  | عمل کی جزا<br>و نیااورآ خرت کا فرق<br>و نیااورآ خرت کا با ہمی تعلق<br>مذاب کی تین اقسام<br>عبرت وسرزلش                      |
| rir  | عمل کی جزا<br>و نیااورآ خرت کا فرق<br>و نیااورآ خرت کا با ہمی تعلق<br>مذاب کی تین اقسام<br>عبرت وسرزلش                      |
| rir  | عمل کی جزا<br>و نیااورآ خرت کافرق<br>و نیااورآ خرت کابا ہمی تعلق<br>مذاب کی تین اقسام<br>عبرت وسرزنش<br>و نیامیں مکافات عمل |
| rir  | عمل کی جزا<br>د نیااورآ خرت کافرق<br>د نیااورآ خرت کابا ہمی تعلق<br>عذاب کی تمین اقسام<br>عبرت وسرزنش<br>د امل سرعن بیشا    |

| rma   | آٹھواں باب: شفاعت —  |
|-------|----------------------|
| rri   | اعتراض واشكال        |
| rrr   | قانون کی کمزوری      |
| rrr   | شفاعت کی اقسام       |
| rra   | قانون کی خلاف ورزی   |
| rr2   | قانون کی حفاظت       |
| rra   | شفاعت رہبری          |
| rar   | شفاعتِ مغفرت         |
| ror   | جاذب ُ رحت           |
| ror — | قانونِ تطهير:        |
| raa   | قانون صحت وسلامتي    |
| ray   | بمدگيرد هت           |
| ran   | مغفرت وشفاعت كارابطه |
| ra9   | شفاعت کی شرا نظ      |
| r41   | شفاعت خدا ہے خصوص ہے |
| ryr   | تو حيدا ورتو سلات    |
| rya   | اعتراضات کے جوابات   |

| ryZ               | نوال باب: غیرمسلموں کے نیک اعمال           |
|-------------------|--------------------------------------------|
| r <mark>zr</mark> | يه بحث کلي ۽                               |
| r_r               | اسلام کےعلاوہ کوئی اور دین قابلِ قبول نہیں |
| r2A               | ایمان کے بغیرعمل صالح                      |
| ۲۷۸               | دومختلف نظریے                              |
| r <u>_</u> 9      | تيسراطر ذفكر                               |
| rA+               | نام نها دروثن خيال حضرات                   |
| r.A.*             | ا به عقلی دلیل                             |
| rai               | ۲۔ نقلی دلیل                               |
| ras               | سخت گيرياں                                 |
| ray               | ا به عقلی دلیلا                            |
| ray               | ۲_ نقتی دلیل                               |
| r 1 9             | ایمان کی قدرو قبت                          |
| r 1 9             | كفركا مواخذه                               |
| r9•               | تتلیم کے درجات                             |
| r9r               | حقیقی اورعلا قائی اسلام                    |
| r90               | اخلاص، قبولیت اعمال کی شرط                 |
| r•I               | مقدار يامعيار                              |
| m•r               | مسجد بہلول                                 |
| r.r.              | خدااورآ خرت پرایمان                        |
| P11               | نبوت وامامت پرایمان<br>                    |
| rır               | عمل کی آفات                                |
| 7.1               |                                            |

| rr•  | منفی اعمال                                    |
|------|-----------------------------------------------|
| rri  | قاصرين اور ستضعفين                            |
| rr9  | اسلامی حکماء کا زاوییَهٔ نگاه                 |
| rrr  | مىلمانوں كے گناہ                              |
| rr.\ | تكويني حالات وشرا ئط اوروضع كرده حالات وشرائط |
| rrr  | خاار اورمتني                                  |

# عرض ناشر

جہان بنی (Concept about Universe) میں پھر تھا ایں اسے ہوتے ہیں جنگے ذریعے اگر کا نئات پر نظر ڈالی جائے تو اس کی بنیادیں پھرادری دکھائی دیئے تھیں۔الی ہی واقع حقیقت کا نام "عدل اللی "ہے۔
" عدل اللی "ایک ایساموضوع، جس سے سب واقف تو ہیں لیکن شاید اکثریت اس سے لاملم ہے کہ اس موضوع کا دائر وکار اسے اندرکتنی وسعتیں سمیتے ہوئے ہے۔
" عدل اللی "ایک ایساموضوع ہے جو!

🕸 🥏 برفکروعقید دیس اپنی تا خیرچھوڑ جا تا ہے۔

اللہ تاریخ کے ہر دور میں علاء اور فضلاء کے درمیان موضوع بحث رہا ہے۔

کے نہ صرف علوم ومعارف اسلامی کا اہم ترین تقل ہے بلکہ شاید ہی علوم انسانی کا کوئی شعبہ ایسا ہو جسمیں میں شامل ندہو۔

" عدل اللي " نحض فقه، فلسفه، كلام، اخلاق، حديث اورتفسير بي مين اپنالو مانهين منوايا بلكه ماجيات، اقتصاديات،

ساسیات ،نفسیات ...... کی جزول میں بھی اپنی موجود گی کا حساس دلایا۔

ظاہر ہے کدا یسے موضوع کی اہمیت وہی مقلر محسوں کرسکتا ہے

جولسفى بھى ہواور شكلم بھى،فقيه بھى ہوادرمفتر بھى،

جس کی علوم انسانی پر گهری نظر ہو،

جس نے اسلامی نظام حیات کا دیگر نظاموں ہے مواز نہ کرنے کا بیڑا اُٹھایا ہوا ہو، اور جس نے اسلامی نظریات وا فکارکوآج کی زبان میں آنے والی قوموں کو نتقل کرنے کی کامیاب کوشش بھی کی

واضح ہے کہ ایسی کم نظیر فقیدالشال شخصیت" اُستاد شہید مرتضٰی مطہری" کےعلاوہ کون ہوسکتی ہے۔ اُستاد شہید کی علمی عملی زندگی ہے کون واقف نہیں ہے۔ آپ کی انتقاب عملی جدوجہد نے آپکے علمی کارناموں کو کافی حدتک تحت الشعاع قرار دیا۔

اور جوملمی کام آپ کر سکتے تھے اور کرنا چاہتے تھے وہ آپ کی جلد شہادت کی وجہ ہے بھی شرمندہ تعبیر ندہو سکے۔ لیکن کتاب بذا" عدل الٰہی " اُن چندخوش قسمت شہ پاروں میں ہے ہے استاد شہید کو بھر پور توجہ ہے تصنیف کرنے کا موقع "" ... ...

' یجی وجہ ہے کہ ''عدل اللی '' کے موضوع پر نہ تو اُن سے پہلے سی نے اتنی مفضل گفتگو کی ہے اور نہ ہی اُن کے بعد آج تک کسی نے اس موضوع پراتنا تحقیقی واستدلالی کام کیا ہے۔

کتاب کند اکومصنف نے اعلیٰ ترین سطح علمی ہے مزین کیا ہے کیونکہ انھوں نے بیٹن پارہ اس میدان کے تقیقین اور صاحب نظرافراد کیلئے تحریر فرمایا ہے۔

ای لئے بعض مقامات پر کتاب کے مطالب بے حدثقیل اور بہت تکنیکی ہوگئے ہیں۔ ظاہر ہے کہ ایسے انتہائی فنی مفاتیم کو کئی اور زبان میں ڈھالنا "جوئے شیر لانے" کے برابر ہے لیکن محتر مهتر جم نے اپنی تمام تملمی واد بی صلاحت و ں کو بروے کا رلاتے ہوئے اے اردو کے قالب میں ڈھالا ہے اور اس بات میں کوئی شک نہیں کہ آپ نے اس ترجے میں ہے تحاشہ محنت کر کے اس کتاب کا حق اواکر نے کی مجمر بورکوشش کی ہے۔

جہاں بھی علمی اصطلاحات استعال ہوئی ہیں آپ نے حاشیہ میں انھیں واضح کرنے کی قابل قدر سعی کی ہے۔ ای طرح جہاں جہاں فاری اشعار آئے ہیں انھیں بھی بریکیٹس () میں ترجمہ کیا ہے۔ اس کے باوجود بعض مقامات پر قار کمین عبارات کوشکل ضرور محسوس کریں گے جبکی وجہ متر جم کا فقیل قلم ہونائیس بلکہ خوومطالب کا زیادہ خت ہونا ہے۔ یقیناً آپ اس گراں قدرعلمی کا وش پر تحسین وستائش کے ستحق ہیں۔ کوژ مخقیقاتی مرکز کے بنیادی اصد اف میں ایسے علمی سر مایوں اور بے نظیر مخقیقاتی کا وشوں کومعاشرے میں اُ جا گر کرنا ہے۔ ہم نے حتی الامکان کتاب ھذا کو ہوتتم کے تحریری اشتبا ھات سے محفوظ رکھنے کی بھر پورکوشش کی ہے۔ مخصوصاً قرآنی آیات میں ،

نیکن پھر بھی اگر قار ئین کسی قتم کی غلطی کا مشاهد و کریں تو برائے کرم ہمیں مطلع کریں۔

آخر میں سب سے پہلے ہم خداوند متعال کے شکر گذار ہیں کہا س نے ہمیں ایسے عظیم سر ماریکو پیش کرنے کی سعادت بخشی ۔ اس کے ساتھ ساتھ ہم تمام اُن افراد کے بھی تبددل سے مشکور ہیں کہ جنھوں نے اس کتاب کی پیشکش کے کسی بھی مرحلہ میں ہمارے ساتھ تعاون کیا۔

حق توبیہ بے کہاہےمخلص مومنین کا نام لے کرتشکر کیا جائے لیکن شاید وہ خود بھی اس پر راضی نہ ہوں۔ ہم بارگاہ ایز دی میں ملتمس دعا ہیں کہ اس مرکز اور ان تمام معاونین کو نبی بشریت ،مجری فیض اور مجری عدالت البید حضرت بقید اللہ الاعظم کے اعوان وانصار میں شارفر ما۔

ر بناتقبل مناا نک انت انسیع العلیم \_

والسلام عليكم ورحمته الله و بركاته شعبه نشر واشاعت كوثر تحقيقاتي مركز ۱۲۲۲ - الرجب ۱۳۲۸ء



# عرضٍ مترجم

بسم الله الرحمٰن الرحيم و صلّى الله على سيدنا محمد و آلهِ الطيبين الطاهرين و اللعن الدائم على اعداتهم اجمعين.

نوروظلمت اورتاریکی وروشنی شایدان مفاہیم میں سے ہیں جن کا ہرانسان خوب ادراک رکھتا ہے اور کسی نہ کسی انداز میں
انداز میں
اندرکا متلاثی اورظلمت سے گھبرا تا ہے۔ اب خواہ وہ نور کسی بھی قتم کا ہو،ظلمت کیسی ہی کیوں ندرہی ہو،اگر چدانسان نوروظلمت
کی تشخیص میں غلطی ہی کیوں نہ کر بیٹھے، کیکن اس کی فطرت ہمہ وقت اسے ظلمت سے تھینج کرنور کی جانب دھکیلئے میں مصروف
رہتی ہے۔ اب بیاس کی فطرت کی جلا پر مخصر ہے کہ گر دعنا داور غمبار معصیت نے کس حد تک اس کی فطرت کو زنگ آلود کر دیا
ہے، اور وہ کہاں تک نوروظلمت کی صحیح تشخیص دے سکتا ہے؟

ای نوروظلت کی قوت شخیص بخشنے کے لئے، پروردگار عالم نے بشریت کوارسال رسل اور انزال کتب جیسی عظیم نعمتوں سے نوازا۔ اور ہدایت کا پیسلسلہ جناب ختمی مرتبت (صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم) پر نبوت کی صورت میں فتم ہوا اور وصایت کی صورت میں جناب امیرالمونین کی ذات سے شروع ہوا اور کے بعد دیگر ہے تمام معصومین جناب نے نوروظلت کے دورا ہے پر صورت میں جناب امیرالمونین کی ذات سے شروع ہوا اور کے بعد دیگر ہے تمام معصومین جناب کے نوروظلت کے دورا ہے کہ کھڑے انسانوں کونور کی جانب لانے میں کوئی دیتے فروگذاشت نہ کیا۔ اور پھر نوبت علماتے ربانی تک پینچی کہ جنہیں ہارگا و مصمت سے 'مداد العلماء افضل من دماء المشہداء'' جیسی ظعت نصیب ہوئی۔

انبی میں سے ایک نام جناب استاد شہید مرتضی مطهری گاہے، جنہوں نے قرآن وعترت اور حکمت و ہر ہان کے ذریعے انسانی زئین کوروشن کرنے کی کوشش کی ۔ مملکتِ خداداد میں قرآن وعترت اور حکمت و ہر ہان کوشایداتن پذیرائی نہ ملے، کیونکہ جهارا حال او بہ کہ کھائی اور نزلے جیسی معمولی بیماریوں کے لئے تو ہم''کوچہ بیمائی'' کرتے ہوئے نہیں تھکے لیکن جہالت و
عادانی کے خلاف جہاد میں استعال ہونے والے منبر پر جے چاہج ہیں بلاتفتیش و حقیق بٹھادیے ہیں اور ہمدتن گوش ہوکرا پئی
عادانی کے خلاف جہاد میں استعال ہونے والے منبر پر جے چاہج ہیں ایک کتاب جوقر آن و عمرت اور حکمت و بر ہان کے درمیان
عاصت کو اس کے پاس گروی رکھ دیے ہیں۔ اب ایسے عالم میں ایک کتاب جوقر آن و عمرت اور حکمت و بر ہان کے درمیان
وحدت واتحاد کو ثابت کرتے ہوئے''عدل الهی'' جیسے اہم اور حساس موضوع پر قلم اٹھائے کہاں اپنی تھی حیثیت کو پاسکتی ہے'؟!
البتہ ہم کتاب کے مندر جات کو من وعن قبول کرنے پر اصرار نہیں کرنا چاہ رہے کہ محتر مصنف کا مقصد جلائے ذہمن ہے، تھگر و
عامل پر پابندی عائد کرنائیں۔

کتاب اور مصنف کے بارے میں چند سطور میں بہی کہا جاسکتا ہے کہ مصنف نے فلفی طرز تفکر کے مطابق عدل الہی پر گفتگو کی ہے، متعدد مقامات پر فاری کے مخلف نا مورشعراء کے کلام کو بھی چیش کیا ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ کتاب بلذا ایمان میں لکھی گئی تھی جہاں عدل الہی یا کارخانہ نظام الہی پر معترض حضرات حافظ ، مولا ناروم ، عمر خیام اور ناصر خسر وجیسے شعراء کے کلام میں ہے عدل الہی پر معترض اشعار کو چیش کر کے اپنے مدی کی وجابت کرنا چا ہے تھے لیکن فاضل مصنف نے انہی شعراء کے کلام کی اس انداز میں تشریح کی ہے کہ عدل الہی پر اعتراض کا پہلوخو و ، بخو د منتمی ہوجا تا ہے اور بادی انتظر میں عدل پر معترض نظر آنے والا شعر عالی مرتبہ مضامین کا حامل دکھائی دیتا ہے۔ لیکن اس کے ساتھ ساتھ عمر خیام کے اشعار کے بارے میں وہ تو جیہ اور تقید بھی کی ہے جس کا محترم فارئین خود بی مطالعہ کرلیں گے۔

مصنف کی ایک نہایت عمد وخصوصیت بی بھی ہے کہ حکمت وفلسفداورعلوم عقلی میں مستغرق ہونے کے باوجود منج بر ہان و حکمت یعنی قرآن وعترت کوایک خاص احترام کی نگاہ ہے و کیھتے ہیں، کیونکدا یک فلسفی اور حکیم ہی منج بر ہان وحکمت کی صحیح قدر کرسکتا ہے۔

اور جہاں آپ قر آنی زاویۂ نگاہ سے عدل و شفاعت پر گفتگو کرتے ہیں وہاں ملاصدرا اور بوعلی سیناجیسے بلندر دنیہ حکماء و فلاسفہ کے افکار کوقر آن کے موافق وہم آ ہنگ قرار دیتے ہوئے گویا بیاعلان کررہے ہیں کہ حکمت و ہر ہان کا سرچشمہ قرآن و عمرت ہی ہیں۔

نیز شفاعت آئمہ پر گفتگو کے دوران خدااوراما علیما کے احکامات کے درمیان تفریق کومٹا کراس اہم قر آنی تکتے کو بیان گررہے ہیں کہ جس کے مطابق حکم الهی تک پہنچنے کا راستہ صرف اور صرف ذات معصوم کے ذریعے ہی ممکن ہے اور حکم خدا، نبی یانبی کے وصی کے ذریعے ہی کشف کیا جا سکتا ہے۔

ببرحال كتاب "عدل البي" كاتر جمه حاضر ب نقص وكمال اور حت وقم كے لحاظ سے ترجمه كيسا ہو، يو تكت نج قارى

ہی بتا سکیں گے،ہم صرف بیہ بتانا ضروری سجھتے ہیں کہ ترجے کی صحت وروانی اورسلاست میں بفدرطافت سعی وکوشش کی گئی ہے، لیکن پھر بھی اگر محترم قارئین کو ترجے میں کہیں جھول نظر آئے تو اے مترجم کے قلمی نقص پرمحمول سیجئے گا،مصنف کی کم علمی پر نہیں۔

آخر میں ہم ان تمام حضرات کے بے صدممنون ہیں جنہوں نے اس ترجے کے دوران ہمیں اپنے مفید مشوروں سے نوازا۔ان میں سے جو بھیدِ حیات ہیں، خداانہیں صحت وسلامتی کے ساتھ درازی عمر عطا فرمائے اور جود م تحریراس و نیا سے رخصت ہوچکے ہیں تو محترم قار کین سے ان کی طلب مغفرت کی استدعاء ہے۔

امید ہے کہ مظہر ومجرائے عدل الهی ،حضرت ولی امر (عجل الله فرجه الشریف) کی دعا کیں ہم سب کے شاملِ حال

غرض نقشى است كزماجاى ماند كهستى رائمى يينم بقائي

مگرصا حبدلی روزی زرحت کند درحق درویشان دعائی

والسلام عليم ورحمة اللدو بركاته سيدا بوطالب طباطبائی مصفر المظفر ١٣٣٨ ه + .........

ಯಾಲ್ಲಾ

### بسم الثدالرحن الرحيم

#### 

دینی اور ندہبی نقطہ نگاہ سے عصر حاضر نے انسان کو (بالحضوص نوجوانوں کو ) فکری اضطراب اور بدد لی ہے دوجپار کر رکھا ہے۔ مزید برآ ں عصر بندا کے تقاضوں نے گذشتہ زمانے کے ان سوالات کو جوطاتی نسیاں کی زینت بن چکے تھے از سرنوانسانی ذہن میں زندہ کردیا ہے۔

اب وال یہ ہے کہ آیاان بے حدوصاب والات شبہات اور الجھنول کی بنا پر ہمیں غم وغصے کا شکار ہونا چاہئے؟
میرے خیال ہے تو ایسی کوئی بات نہیں۔ شک یقین کا پیش خیمہ ' سوال جواب تک چہنچنے کا راستہ اور اضطراب خاطر قلبی اطمینان کی بنیاد ہے۔ شک ایک انجھی گذرگاہ ضرور ہے لیکن فکری پڑاؤڈا لنے کے لئے ایک انتہائی نامناسب منزل ہے۔ اسلام نے جہال تفکر اور حصول یقین پراتناز وردیا ہے وہاں بشریت کو یہ بھی سمجھا دیا ہے کہ انسانی افکار کی ابتداء جہل وشک ہے' لیکن صحیح نظر اور مناسب سوچ کے ذریعے یقین اور اطمینان کی منزل تک پہنچا جاسکتا ہے۔

مسى فلسفى كاكہنا ہے:

'' ہماری گفتار کا یہی ایک فائدہ کافی ہے کہ تمہیں شک وتر دو میں مبتلا کر دے تا کہ تم تحقیق اور یقین کی جنجو میں لگ جاؤ۔''

شک بے سکونی اورالبحصن کا دوسرانام ہے۔لیکن ضروری نہیں کہ ہرشتم کا آ رام وسکون اس البحصن پر فوقیت رکھتا ہو۔حیوان شک و شبے کا شکار نہیں ہوتالیکن کیا وہ ایمان اور حصول یقین کے مرتبے تک پہنچتا ہے؟ اس قتم کا آ رام وسکون شک ہے بھی پست واد نی ہے۔لیکن اس کے برخلاف اہلی یقین کااطمینان ہے جو بلا شبہ شک سے اعلیٰ وار فع ہے۔

ابان انگشت شارافراد کاذ کر چھوڑ ہے کہ جو مویّد من عند اللّٰہ ہونے کی بناپرشک وشیمے کی منزل ہے گذرے بغیر

ہی ایمان ویقین کی منزل تک جا پہنچتے ہیں۔البذاعصر حاضر کوفقط اس بنا پر کدیپے عصر شکوک وثیبہات ہے اس دور کے انحطاط و انحراف کی دلیل گردا نتا سیجے نبیں۔ بلاشید فدکوروشک ساد ولوح افراد کے اطمینانِ قلب سے (چوبہت زیادہ ویکھنے ہیں آتا ہے) کسی طور کمٹییں۔

۔ بنابرایں جو چیز ہمارے لئے باعث تأسف ہو یکتی ہے وہ یہ کہ یکی انسان کا شک اسکوعق کی جیتجو کی طرف ند دھکیلے یا اجتماعی طور پرمعاشرے میں انجرنے والے شکوک وثبہات اس معاشرے کے افراد کو فدکور وثبہات کے جواب حاصل کرنے پر مجور ندگریں۔

## ALK-WELT

حقیرے اب سے کوئی میں برس پہلے اگر قلم اٹھایا ہے 'کوئی مقالہ یا کتاب تحریر کی ہے تو فقط اس مقصد کی خاطر کے عصر مغدا میں پیدا ہونے والے اسلامی مسائل اور مشکلات کاحل تلاش کیا جائے۔

اس ناچیز کے نوشتیات میں فلسفی معاشرتی 'اخلاقی ' فقهی اور تاریخی موضوعات شامل ہیں۔ اگر چہ بیہ موضوعات ایک دوسرے ہے قطعا مختلف میں کئیلن مقصد صرف ایک ہی رہاہے۔

جیسا کہ بیں نے اپنی بعض تحریروں ہیں اس بات کا ذکر کیا ہے کہ ہمارے دینی مواد کی طباعت ہے سروسامانی کا شکار ہے۔ ہمارے دینی مواد کی طباعت ہے سروسامانی کا شکار ہے۔ ہمارے یہباں کی مفید تحریریں بھی بناکسی پیشگی منصوبہ بندی کے طبع ہوجاتی ہیں۔ اب ان مقالوں کا تو ذکر تی چھوڑ و بیجئے کہ جوسرے سے بے عزق کا باعث اور افکار پرضرب لگاتے ہیں۔ بالفاظ ویگر ہمارے معاشرے بیں اور شخات معاشرے کی ضرورتوں اور ان ضرورتوں کی درجہ بندی کئے بغیر طباعت کی تذریبوجاتے ہیں۔ ہم محض اپنے فروق اور حسن انتخاب کی بنیاد پر جس موضوع کو مفید ہم ہمتا ہے لکھ کر چھپوا ویتا ہے۔ کتنے ہی ایسے موضوعات ہیں کہ جن پر ایک کتاب بھی نہ کہمی گئی اور کتنے ہی ایسے موضوعات ہیں کہ جن پر ایک کتاب بھی نہ کہمی گئی اور کتنے ہی ایسے موضوعات ہیں کہ جن پر ایک کتاب بھی نہ کہمی گئی اور کتنے ہی ایسے موضوعات ہیں کہ جن پر ایک کتاب بھی نہ کہمی گئی اور کتنے ہی

لہذااس مسئلے میں ہماری مثال اس مملکت کی ہے جسکی معاشیات معاشرتی تقاضوں کو پورا کرنے میں ناکام ہو۔ ہر شخص اپنے مزاح کے لحاظ ہے جو جی میں آئے مصنوعات تیاریا در آمد کر تاہے۔ گویا کہ کوئی بااختیارا دارہ تیاریا در آمد کنندگان کی رہنمائی نہیں کررہا کہ جومملکت کی ضروریات کو مدنظر رکھتے ہوئے مصنوعات کی تیاری یا در آمد کی تگر انی کرے۔ بعبارت دیگر ہرکام کو حالات کے بہاؤ کے بیر دکر دیا گیا ہے۔ بدیجی امرہ کہ ایس حالت میں بہت می مصنوعات اپنی طلب سے زیادہ رسد کا شکار ہونے کی بنا پر بے مصرف ہوجاتی ہیں اور متعدد مصنوعات طلب و تقاضے کے باوجود باز ارمیں دستیاب نہیں۔

اب بیرکداس مشکل کاحل کیونکرممکن ہے؟ بیربہت سادہ ہے۔اصلاح کےاس پہلے مرحلے کوار بابیقلم ومطالعہ اپنے افکارو خیالات میں مطابقت پیدا کرکے وجود میں لاسکتے ہیں۔

کین نہایت افسوں کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ہم میں سے ہڑتھ اپنے ''حسنِ امتخاب'' کا شیدائی وگرویدہ ہونے کی بنا پر سیسو چتا ہے کہ صرف وہی سیجے راہ پرگامزن ہے۔ میں نے بعض ارباب تألیف کے سامنے بیدر خواست پیش کی توانہوں نے اے خندہ پیشانی سے قبول کرنے کی بجائے کبیدگی خاطر کا اظہار کیا۔اور میری اس درخواست کواپنے انداز تألیف پراعمر اض گردانا۔

حقیر کا ہرگزیددعویٰ نہیں کہ اس نے جن موضوعات کا انتخاب کرتے ہوئے ان پرقلم اٹھایا ہے وہ اہم ترین موضوعات رہے ہیں۔ بلکہ دعویٰ صرف بیہ ہے کہ اپنی شخیص کے مطابق اس ناچیز نے ندکورہ قانون کی خلاف ورزی ندکرتے ہوئے بقد رِ طاقت، اسلامی موضوعات کی' عقدہ گشائی'' کرنے کی کوشش کی ہے۔ اور مقصد یجی رکھا کہ دینی تھائق کو کما حقد دنیا کے سامنے لا یا جا سکے۔ اگر حقیر عملی انحرافات کی روک تھام نہ بھی کر سکے تو کم از کم فکری انحرافات کا سبد باب کرتے ہوئے بالحضوص ان اسلامی موضوعات کو واضح کر سکتا ہے جن کو اسلام دشمن قو تیں اپنے مقاصد کیلئے استعال کرتی ہیں۔ اور اس سلسلے میں حقیر نے اسلامی موضوعات کو واضح کر سکتا ہے جن کو اسلام دشمن قو تیں اپنے مقاصد کیلئے استعال کرتی ہیں۔ اور اس سلسلے میں حقیر نے ترجیحی بنیادوں پر ( کم از کم ایک اپنے شکس) مختلف اہم موضوعات کا انتخاب کیا ہے۔

گذشتہ تین یا چار برس سے میں نے اپنے وقت کا بیشتر حصہ حقوق نسواں سے مربوط اسلامی مسائل کے مطالعے میں لگایا ہے۔ان مطالعات کا بہت ساحصہ سلسلہ وارمقالوں ارسائل جرائد یا کتاب کی صورت میں نشر ہو چکاہے۔

میں پیمسوں کررہاتھا کہ معاشرے میں صرف عملی انحرافات پیدانہیں ہورہے ہیں بلکہ حالات کی نیج بیہ ہے کہ پیجھا فراو تقاریر تعلیمی اداروں کی کلاسوں مقالوں اور کتا بول میں عورت کی شرعی ذمہ دار یوں اور حقوق کوغلطا نداز میں چیش کر کے اسی سخ شدہ تصویر کواسلام کے خلاف تبلیغ کا وسیلہ قر اردے رہے ہیں۔

دوسری طرف ہمارے مسلمان معاشرے کے اکثر افراد مذکورہ موضوع کے بارے میں اسلام کے نقط نگاہ ہے (دیگر

موضوعات کی مانند) یکسر نابلد ہیں۔ اس وجہ نہ کورہ افراد نے مردوزن کی ایک بڑی تعداد کو اسلام سے بذخن کردیا ہے۔ چنانچانہی حالات کود کیجتے ہوئے میں نے اپنے مطالعات کارخ نہ کورہ بالاموضوعات کی جانب موڑ دیا اور اس سب میں نے ضروری سمجھا کہ اس موضوع کے بارے میں اسلامی نقط کا کا کو واضح کیا جائے تا کہ پیر تقیقت بھی روش ہوجائے کہ اسلام پر نہ حرف یہ کہ کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا بلکہ نہ کورہ موضوع میں اسلامی نقط کا گاہ ہی بہترین مدل ترین اور مشحکم ترین نظریے کا حال ہے اورعورتوں کے حقوق اور ذمہ داریوں کے بارے میں اسلامی نقط کا گاہ اس بات کی دلیل ہے کہ اسلام ایک آفاقی کو خانیت سے بھر پورالہی وین ہے۔

جیسا کہ طباعت اول کی چیش گفتار میں اس بات کا ذکر گذرا کہ کتاب بندا کے مباحث ان تقاریر کی تفصیلی مذوین ہے جو
مؤسسہ اسلامی کے زیرا نظام حسینیہ ارشاد میں کی گئیں۔ یقینا تقریر کی صورت میں چیش کردہ مباحث کی نوک پلک جب تک
سنور نہ جائے وہ کتابی صورت میں آئے کے قابل نہیں ہوتے ، کم اذکم میری تقادیر کی تو یہی کیفیت ہے۔ مزید برآں جب ان
تقاریر کو طباعت کی نذر کرنا طے پایا تو یقینا تقریر میں چیش کردہ مواد پراکتفا نہیں کیا جا سکتا۔ یہی سبب تھا کہ طبح اول ودوم دونوں
سے پہلے میں نے مباحث کا از سرنو مطالعہ اور بہت کچھ اضافہ بھی کیا۔ طباعت دوم میں تقریباً ۲ فیصد مواد کا اضافہ کیا۔ نیز
عبارات کی تھیج اور مواد کی تدوین وتر تیب بھی انجام دی گئی۔ انہی وجو ہات کی بنا پر کتاب بندا موجودہ شکل میں قار تین کرام کے
سامنے ہے۔

کتاب ہذا کے بارے میں جو بات میں کہدسکتا ہوں وہ یہ ہے کہ تمام مباحث''امتخاب شدہ' ہیں۔کوئی بھی عنوان یا بحث حادثاتی طور پر یا برسیل تذکرہ رہنے تحریبیں نہیں آئی ہے۔ بیسب وہ مسائل ہیں کہ جن پرمعاشرے کے مختلف طبقول بالخضوص نوجوانوں کی طرف ہے میرے ساتھ تبادلہ خیال کیا گیا ہے۔ میں نے جو پچھ بھی اس کتاب میں' قلمبند کیا ہے درحقیقت وہ ان تمام لوگوں کے سوالات کا جواب ہے جوانہوں نے جھے کتاب ہذا میں پیش کردہ موضوع کے بارے میں کے اور کرتے ہیں۔ سوالات کی کشرت اتنی زیاوہ ہے کہ جواب کیلئے مجبوراً کتاب تج ریکرنے کا سہارالینا بڑا۔

پیش کردہ مباحث عقلی اور نقلی دونوں ابعاد کے حامل ہیں۔ واضح رہے کنقلی پہلو کے سلسلے میں آیات کر بہداور رسول اکرم و آئی معصومین (علیم مالسلام) ہے مروی روایات پر تکیہ کیا گیا ہے۔ اور جہاں تک عقلی پہلوکا سوال ہے تو یہ پہلودولحاظ رکھ سکتا ہے، کلامی اور فلسفی ۔ لیکن کیونکہ میں اس طرح کے مسائل میں علمائے کلام کے استدلالی انداز کو بھی خیتا اور اسلامی فلسفیوں کے طریقۂ استدلالی انداز کو بھی اور متحکم مجھتا ہوں البذا میں نے متحکمین کے طریقۂ استدلال ہے اجتماب کرتے ہوئے علما واور فلسفیوں کی روش کو اپنایا ہے۔ لیکن اس کے با وجود جہاں ضروری تھا وہاں دیگر دیستان ہائے فکری جیسے املی حدیث اور

اصحاب حس کی جانب بھی اشارہ کیا ہے۔

الل علم اس امرے آگاہ ہیں کہ متکلمین کے برخلاف حکمائے البی نے البیات میں عدل کے بحتِ عنوان کوئی علیحدہ باب رقم نہیں کیا ہے۔ لبذا حکماء کے نظریئے ہے آگاہی کیلئے فلفے کے بقیہ ابواب کی چھان مین کرنی پڑی۔اورای وجہ سے میہ موضوع میرے لئے اتنا آسان نہ تھا۔

میں نے ابھی تک اہلِ فلسفہ کی تحریروں میں کوئی علیحدہ کتا بچے مقالہ یا ذیلی فصل نہیں دیکھی ہے جس میں انہوں نے عدل الٰہی پر فلسفیانہ طرز تفکر کے ساتھ بحث کی ہو۔ابن الندیم اپنی کتاب''الفہر ست' میں رقم طراز ہے:'' یعقوب بن اسحاق کندی نے عدل الٰہی پرایک کتاب تحریر کی ہے''۔

مجھے علم نہیں کہ حال حاضر میں بیدرسالہ موجود ہے یا نہیں؟ نیز میں یہ بھی نہیں جانتا کہ انہوں نے بید کتاب فلسفیان انداز میں تحریر کی ہے یا کلامی انداز میں ۔ بعض فلسفی جیسے خواجہ نصیرالدین طوی نے اپ نوشتجات میں مذکورہ مسئلے کو کلامی انداز میں چیش کرتے ہوئے حل کیا ہے ۔ لیکن اگران حضرات کی فلسفی آ راءکو مدِ نظر رکھیں تو ان کے اس نوشتے کی غرض و غایت مخالف کو لا جواب کرناگتی ہے بر ہانی اور مدلل نتیجہ گیری نہیں ۔

یعقوب ابن اسحاق کندی کہ جس کا ذکر ابن الندیم نے اپنی کتاب میں کیا ہے 'قدیم ترین اسلامی فلسفی ہے اورنسلاَ عرب ہونے کی بناپر'' فیلسوف العرب'' کے نام ہے مشہور ہے۔ بعیداز قیاس امر ہے کہ الکندی نے کلامی بنیا دوں پراس مسلکے وطل کیا ہو۔ لگتا یہی ہے کہ اس نے فلسفیانہ طرز پرمسئلے کو پیش اور حل کیا ہے۔

ابھی پچے وقت پہلے میں نے ایک فاضل محقق ہے سنا کہ شیخ فلاسفہ اسلام ہوملی بینا نے اس موضوع پرایک مختفر کتا بتحریر کی ہے۔ بیہ کتاب در حقیقت ہوملی بینا ہے اس موضوع پر کئے جانے والے سوال کا جواب ہے۔ لیکن صدافسوس کہ ابھی تک حقیر کی اس کتاب تک رسائی نہ ہو تکی۔

فلسفیوں کی عدم تو جبی کے باوجود مشکلمین نے خاص ندہجی اور تاریخی وجو ہات کی بناپر عدل الٰہی کے عنوان کواپنے پیش کردہ مباحث کا سرنامہ قرار دیا ہے۔ یہاں تک کہ مسلمعدل بنیادی اہمیت کا حامل ہونے کے ساتھ ساتھ فرقوں کی شناخت کا باعث بھی بن گیا۔

#### Zelegy.

تاریخی شواہدے مطابق ۵۰ ھے پہلے کا می ابحاث کا آ غاز ہو چکا تھا۔ بظاہر کلامی ابحاث کا قدیم ترین محور جبروا ختیار تھا۔ جبروا ختیارسب سے پہلے ایک انسانی مسئلہ ہے اوراس کے بعدالٰہی یاطبعی۔انسان کے مجبوریا مختار ہوئے کے نقط وُ نگاہ ہے اگر دیجھا جائے تو بیا کی انسانی مسئلہ ہے۔ لیکن اگر خدایا طبعی عوامل کو مد نظر رکھتے ہوئے اس مسئلے کواس طرح پیش کیا جائے کہ
کیا ارادہ 'مشیت' قضا وقد رالہی یا جبری عوامل یا علت ومعلول کے طبعی نظام نے انسان کو آزاد رکھ چھوڑا ہے یا مجبور؟ تو اس
صورت میں یہ مسئلہ الہی یا طبعی ہے۔ اب چونکہ یہ مسئلہ انسان اور انسان کی سرنوشت سے سروکا ررکھتا ہے لہذارتی برابر بھی علمی و
قلفی طریۃ نظر رکھتے والا شاید ہی کوئی ایسا انسان ہوجس کے ذہن میں بیسوال ندآیا ہو۔ بالکل ای طرح شاید بی کوئی ایسا محاشرہ
ہوکہ جو اجتماعی کھا ظ سے نظر کے کسی بھی مرحلے میں داخل ہونے کے باجو داس مسئلے کو اسپے سامنے نہ پاتا ہو۔

اسلامی معاشرہ متعدد وجو ہات کی بنا پر بہت جلد علمی تظر کے مرحلے میں داخل ہو گیا۔ اور سب سے پہلے جس علمی مسئلے کو اس معاشر سے نے چیش کیا وہ جبر وافتتیار کا مسئلہ تھا۔ مسلمان معاشر سے میں سیمسئلہ آتی سرعت سے کیوں اٹھا؟ اس کے سب کو کہیں اور تلاش کرنے کی ضرورت نہیں' بلکہ عالم اسلام میں اس مسئلے کا پیش آٹا قطعا طبعی تھا۔ اور اگر بیمسئلہ پیش ندآ تا توجائے موال تھی کے قکری بیجے کذائی کے ساتھ اس معاشر سے میں فدکورہ مسئلے کی جانب توجہ کیوں نہیں دک گئی؟

اسلامی معاشرہ ایک ندہبی معاشرہ تھا۔مسلمانوں کی آسانی کتاب'' قرآن کریم''میں جبرواختیار'قضاوقدراورجزاوسزا جیے موضوعات بکشرے دکھائی دیتے ہیں ۔قرآن کریم میں مسلمانوں کا تدبر وتفکر کہ جس کی دعوت خودقرآن کریم نے دی ہے' جبرواختیار کی بحث کے آغاز کا باعث بنا۔

#### :Une les

جبر واختیار کا موضوع خود بخو دستار عدل ہے خسلک ہوجاتا ہے۔ کیونکداختیار وعدل اور جبروا نگارعدل کا ایک دوسرے ہے براہ راست رابطہ ہے۔ بایں معنی کد صرف انسان کے بااختیار ہونے کی صورت میں ہی تنکلیفِ شرعی اور منصفانہ جزاوسزا سمی معنی ومفہوم کی حامل ہو علتی جیں۔اگر انسان بااختیار نہ ہواورارا دوالہی یاطبعی عوامل کے مقابلے میں یکسر ہے دست و پاہو جائے تو پھر شرعی تکلیف اور جزاوسزا کا مقولہ ہے معنی ومفہوم ہوکررہ جائے گا۔

مسلمان متکلمین کے دوگروہ ہیں: پہلاگروہ کہ جنہیں ابتدائے امرے ہی ''معتزلہ' کہا گیا عدل وافقیار کا قائل ہوگیا اور دوسرا گروہ جوابل حدیث یا اشاعرہ کے نام ہے پہچانا گیا' جراورسلپ افقیار کو مائے لگا۔البت متکرین عدل نے صراحثا اس بات کا اعلان نہیں کیا کہ وہ عدل اللہ کے متکر ہیں۔ کیونکہ ای قر آن کریم نے کہ جس کا جامی ہر گروہ اپنے آپ ہی کو بجھتا تھا' بختی کے ساتھ خدا ہے ظلم کی نفی کرتے ہوئے عدل کو ثابت کیا ہے۔انہوں نے عدل اللی کی ایک مخصوص انداز سے تغییر کرتے ہوئے یہ کہا: عدل ایک ایک مخصوص انداز سے تغییر کرتے ہوئے یہ کہا: عدل ایک ایک حقیقت نہیں کہ جس کو بذات خو دنظر میں رکھتے ہوئے اس کی تعریف و تشریح کی جائے اور پجرافعال اللی کے لئے معیار ومقیاس قرار دیا' ایک طرح ہے۔ اللی کے لئے معیار ومقیاس قرار دیا' ایک طرح ہے۔

خدا کی ذ مدداری کانتین نیزمشیت داراد والهی کی حدبندی اورتقبید ہے۔

کیا پیمکن ہے کہ ذات جق کے افعال کے لئے کی قتم کا قانون تصور کیا جائے؟ پھراس قانون کو ذات جق اوراس کے افعال پرلا گوکیا جائے؟ تمام قوانین اس کی مخلوق اور تحت قدرت ہیں اور وہی حاکم مطلق ہے۔ خداوند تعالی کی ذات میں کسی فتم کی مخلومیت اور تبعیت کا تصوراس کی ذات اقد س میں موجود علو وقا ہریت ہے متصادم ومتضاد ہے۔ ذات حق کے عادل ہونے کا بیم معنی ہر گرنہیں کہ ووقانون عدل کے نام سے پیش ساختہ قانون کی بیروی کرتا ہے بلکہ اس کے معنی بیہ ہیں کہ وہ عدل کا منبغ اور سرچشہ ہے۔ وہ جو بھی کر سے عدل ہے نہ کہ جو عدل ہے وہ وہ بی انجام دیتا ہے۔ عدل وظلم فعلی پروردگار سے موٹراور بعد کے مرحلے میں واقع ہیں نیز صفت عدل وظلم فعلی پروردگار سے اخذ ومنٹو کی جاتی ہیں۔ فعلی پروردگار کو میزان میں شہیں تو لا جا سکتا۔ بلکہ فعلی پروردگار عدل کے میزان میں شہیں تو لا جا سکتا۔ بلکہ فعلی پروردگار عدل کا میزان ومقیاس ہے۔'' آنہ چھ آن محسر و کند شہویں ہود''۔(۱)

ادھر معنز لدنے جوعدل کے طرفدار تھے بیکہا: عدل بجائے خودا کیہ یا قاعدہ حقیقت ہے اور ذات باری تعالی کیونکہ حکیم و
عادل ہے ، بنابرا ہی عدل کو اپنے افعال کا مقیاس و میزان قرار دیتا ہے۔ جب ہم خدا و ند تعالیٰ کے کی فعل کا مشاہدہ کرتے ہیں اقطع نظراس کے کہ ندکورہ فعل کا سرچشمہ خدا کا ارادہ تکوین یا تشریعی ہویا نہ ہو تو افعال کو بذات خودا کیہ دوسرے سے مختلف
پاتے ہیں۔ مشلاً بعض افعال بذات خود عدل ہیں جیسے نیک افراد کو جزائے خیر وینا اور بعض افعال بذات خودظم ہیں جیسے نیک افراد کو جزائے خیر وینا اور بعض افعال بذات خود عدل ہیں جیسے نیک افراد کو جزائے خیر وینا اور بعض افعال بذات خودظم ہیں جیسے نیک افراد کو جزائے خیر وینا اور کیونکہ افعال خودا پنی ذاتی خصوصیات کی بنا پر (بغیر کسی ہیر وئی صفت یا خصوصیت کے طاری ہونے کو مد نظر رکھتے ہوئے ) ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ ادھر دوسری طرف ذات پر وردگار متعال خیر مطلق کی کمال مطلق اور عادل مطلق اور مطلق ہے کہذا تھے ہوئے ) ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ ادھر دوسری طرف ذات پر وردگار متعال خیر مطلق کی کہا مطلق اور عادل مطلق اخران وستیاس کے مطابق انجام دیتا ہے۔

# وَالْنَا ﴿ وَالْنَا اللَّهِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ال مقام پر پنج کرایک اور مسئلہ سامنے آتا ہے جو در حقیقت مسئلہ عدل کی توسیج اوراس کے پھیلاؤ کا نتیجہ مجھاجاتا ہے۔
اور وہ ہے افعال کاحسن اور قبح ذاتی رکھنا۔ آیا کلیڈ اور بلااستثناء یہ کہا جاسکتا ہے کہ افعال بذات خود حسن یا فتح کے حامل ہوتے ہیں؟ بطور مثال بچائی امانتداری اور احسان وغیر و بذات خود نیک اور شائستہ اعمال ہیں؟ نیز جموٹ خیانت 'بخل وغیر و بذات خود معیوب' فتیج اور مذموم ہیں؟ کیا اچھائی اور شائستگی جیسی صفات اپنے مقام پر حقیقت رکھتی ہیں اور جو فعل جس مخص ہے بھی جن حالات ہیں بھی سرز د ہو بذات خود مذکورہ بالاصفات میں سے نیک یا بدصفات کا حامل ہونے کے ساتھ ساتھ ان صفات کی

ا۔ وہ بادشاہ جو بھی انجام دے شیریں وخوشگوارہ۔ (لفظی ترجمہ ازمترجم)

متضاداور متصادم صفات ہے عاری وفاقد ہوتا ہے؟ یا ایسانہیں کیکہ بیٹمام صفات اعتباری اور قرار دادی (۱) ہیں۔

#### مرا عالي الله

افعال کا بذات خود جدائی نا پذیر صفات کا حال ہونا'اس بحث کا متقاضی ہے کہ کیاعقل تن تنہا'ان صفات کو کشف اور درک کر کتی ہے؛ یہ مسئلہ اس طرح ہے بیش کیا گیا ہے:''آیاعقل 'حسن وقتح کو درک کرنے کے سلسلے ہیں ''استقلال'' رکھتی ہے؛ یا بعبارت دیگر تن تنہا بغیر کسی رہنما کے ان صفات کے ادراک اور تشخیص پر قادر ہے یا ایسانہیں بلکہ اس سلسلے میں عقل شریعت کی رہنمائی کہتا ہے ہے؟ اس نظے میں عقل شریعت کی رہنمائی کہتا ہے ہے؟ اس نظے کو مید نظر رکھتے ہوئے حسن وقتح ذاتی کو حسن وقیح خاتی کو حسن وقیح خاتی کے طور پر پیش بھی کیا ۔ ان کا کہتا معتزلی نہایت شدو مدے حسن وقیح ذاتی و عقلی کے ادراہ ایک نظر ہے کے طور پر پیش بھی کیا ۔ ان کا کہتا تھا: ہم واضح اور بدیجی طور سے اس بات کا ادراک کرتے ہیں کہ افعال اپنی ذاتی صفات کے لحاظ ہے مختلف ہیں ۔ نیز ہیہ بات بھی بدیجی ہے کہ ہماری عقول بغیر شریعت کی رہنمائی کے ان مسلمہ حقائق کو درک کرتی ہیں ۔ ادھراشاع و نے عدل کا بطورا کیک بینی اور ذاتی صفت کے انکار کے ساتھ ساتھ حسن وقی عقلی دذاتی کے نظر ہے کو بھی مستز دکرویا۔

اشاعرہ نے سب سے پہلے مرسلے پرحسن وقبیح کوا کیک نہیں امر ( comparative phenomena )گردائے ہوئے حالات، ماحول اور زمان ومکان سے متاثر شدہ مقولہ قرار دیا۔ انہوں نے کہا گہ حسن وقبیح عقلی اور ذاتی ایک طرح کی تقلید اور انسان کے ذاتی اعتقادات کا نتیجہ ہے۔ اور دوسرے مرسلے میں حسن وقبیح عقلی اور ذاتی کے ادراک کے لئے عقل کو شریعت کے قوانمین کامختاج قرار دیا۔

کیونکہ اشاعرہ ''عقل ستفل''یا بالفاظ دیگر ''مستقلات عقلیہ'' کے قائل نہ سے نیز معتز لہ کے اس نظریے کو کہ جس کے مطابق انسانی عقل شریعت کی رہنمائی کے بغیر حسن وقتح یا شائستہ ونا شائستہ افعال کو درک کر علتی ہے' غلط بجھتے ہے۔ لہذا انہوں نے اس نظریے کو اپنایا کہ بطور کلی عدل قطلم' بدی و نیکی جیسے مقولات کی تحریف 'تشخیص شریعت سے اخذ کی جائے گی اور ''سنت اسلامی'' کے سامنے سرشلیم خم کرنے کے علاوہ دوسراکوئی راستہ نہیں۔ یہی وجہ تھی کہ انہوں نے اپنے لئے اہل سنت یا اہل حدیث کا نام ختنب کرایا۔ مزید برآ ں اشاعرہ نے وام الناس کے درمیان اس نام کو اپنے لئے ایک مضبوط حاجی پلیٹ فارم

ا۔ لیعنی ان کی کوئی حقیقت نہیں بلکہ میہ وضع کر دہ صفات ہیں۔ کیونکہ بچائی اور دروغ گوئی کو بالتر تیب نیک و بدقر اردیا گیا ہے۔اس لئے بیالیں ہیں در نداس کے برعکس بھی ممکن تھا۔ (مترجم)

کے طور پر بھی استعال کیا۔ بالفاظ دیگر معتز لہ اور اشاعرہ کا اختلاف جومستقلات عقلیہ کے قبول یامستر دکرنے پر بٹنی تھا 'عوام الناس کے درمیان سنت یا حدیث کوقبول کرنے کے متر ادف ٹھیرایا یوں کہئے کہ عقل اور سنت کا تنازع اور تصاوم تمجھا جانے لگا۔ یہی سبب تھا جس نے اشاعرہ کے تناجی مقام کوعوام الناس کے درمیان متحکم اور معتز لدے مقام کومتزلزل کر دیا۔

معتزلہ ہرگزسنت سے بے اعتبائی نہ برتے تھے۔ لیکن اشاعرہ نے ندکورہ نام کا انتخاب کر کے معتزلہ کو اہلی سنت سے متصادم قرار دیتے ہوئے نہایت چا بکدتی ہے میدان سے باہر نکال دیا۔ تیسری صدی جمری کی ابتداء میں عوام کے درمیان معتزلہ کی فکست کی بڑی وجہ یقینا بہی تھی۔ اس عوامانہ غلطی کے سبب نوبت یہاں تک جا پہنی کہ بعض مشرق شناسوں معتزلہ کی فکست کی بری وجہ یقینا بہی تھی۔ اس عوامانہ غلطی کے سبب نوبت یہاں تک جا پہنی کہ دانستہ یا نا دانستہ معتزلہ کا تعارف " مخالفین سنت علماء " کے نام ہے کر وایا۔ لیکن اہل علم جانے ہیں کہ معتزلہ اوراشاعرہ کے اختلاف کی بنیا دسنت پر کاربند ہونا نہیں ہے بلکہ عملی میدان میں معتزلہ نے اشاعرہ سے زیادہ اسلام کے لئے ایثار وقربانی کا مظاہرہ کیا ہے۔

یقیناً اصلاح طلب تحریکیں جس قدر بھی نیک نیتی پر بنی ہوں ، زہدوا تقاء کا مظاہر ہ کرنے والے افراد (اگر چہوہ خلوص نیت سے عاری بی کیوں نہ ہوں ) سے تصادم کی صورت میں ماجی سطح پرا لیے بی الزامات کی زدمیں آ جاتی ہیں۔

اگرچہ معنز لداورا شاعرہ کا بنیادی اختلاف اس بات سے شروع ہوا کہ آیا عقل متنقلاً اور تن تنہا عمدل یعنی افعال کے ذاتی حسن وقتح کو درک کر علق ہے یا تہیں؟ لیکن بعد میں اس اختلاف کی زدمیں '' توحید'' بھی آگئی۔ اس سئلے میں بھی معنز لہ عقل کو دنیل سجھتے تھے۔ آسکے مام میں معنی کے مقابلے میں سرتناہیم ٹم کر دینے کو ضروری سجھتے تھے۔ آسکندہ ابحاث میں ہم اس مسئلے پراورزیادہ روشنی ڈالیس گے۔

#### الكافال كافالكا همامه بيات

ندکورہ مسائل کے بعد نوبت بندر ت کچ جو تقے مسئلے تک جا پینی کہ جو بجائے خود اسلامی عقائد کے بنیادی مسائل میں سے ہے۔علاوہ برایں اس مسئلے نے گذشتہ مسائل سے ہی جنم لیا ہے اور وہ میر کہ آیا ذات باری تعالیٰ کے افعال کسی غرض ومقصد کے متیج میں ظہور میں آتے ہیں یانہیں؟

بلاشبہ یہ بات واضح ہے کہ ہم انسان کمی فعل کو انجام دیتے وقت کسی خاص غرض ومقصد کونظر میں رکھتے ہیں۔انسان ہمیشہ اپنے کا موں میں ایک'' تا کہ'' پوشیدہ رکھتا ہے۔مثلاً تعلیم کیوں حاصل کررہے ہو؟ تا کہ پڑھ لکھ جاؤں۔کام کیوں کررہے ہو؟ تا کہ ذریعہ معاش اور آ بدنی کا بندو بست ہوسکے۔اوراسی طرح ہز'' کیوں'' کے مقابلے میں ایک'' تا کہ'' وجود رکھتا ہے۔اور یجی'' تا کہ'' ہے جوانسان کے افعال اور اس کے کا موں کو معنی ومفہوم پخشا ہے۔ جو کام ایک معقول ہدف رکھتا ہو یعنی کسی مصلحت یا بھلائی کے پیش نظرانجام پائے ایک بامقصد کام تارکیا جاتا ہے۔ بےمقصد کام بےمعنی لفظ اور بےمغز خشک میوے
کے حصلے کی مانند ہے جو کھو کھلا ہوتا ہے۔ البتہ ہر'' تا کہ'' اور ہر'' مقصد'' ممکن ہے کہ بجائے خودایک اور'' تا کہ'' نیز ایک اور
''مقصد'' کا حال ہو' کین آخرالا مراس کا اختیام البی شنے پر ہونا چاہئے جوا پنے مقام پر ذاتی غرض ومقصد رکھتی ہو۔ اور حکماء
کی اصطلاح میں'' نیر مطلق'' ہو۔ بہر حال' انسان اپنے عاقلانہ اور منطقی افعال کو انجام دیتے وقت بدف وغرض کو سامنے رکھتے
ہوئے ہر'' کیوں'' کے لئے ایک تا کہ رکھتا ہے اور اگر کوئی انسان اپنے افعال میں موجود'' کیوں'' کے لئے ایک' تا کہ'' ندر کھتا
ہوئے وہ افعال افود عبث گردانے جا کیں گ

ابل فلسفہ نے اس امر کو ٹابت کر دیا ہے کہ حقیقتا سوفیصد لغوفعل بھی بھی انسان سے سرز ڈبیس ہوتا اور نہ ہی ہوسکتا ہے۔ تمام
افعال کی لغویت نبی اور تقابلی ( Proportionaly, Relatively ) ہے۔ شکا وہ فعل جوالیک خیالی جذبے اور تو ہماتی
اور اک کے بتیج میں وقوع پذیر ہوتا ہے، اس کا مقصد اور بدف اس اور اک اور جذبے سے مطابقت رکھتا ہے۔ لیکن کیونکہ
اور اک کے بتیج میں وقوع پذیر ہوتا ہے، اس کا مقصد و فرض سے عاری ہے لہذا اس فعل کو ہم ' لغووعیث' فعل کہتے ہیں۔ یعنی بغول جس شے
گور وفعل ایک باشعور اور معقول مقصد و فرض سے عاری ہے لہذا اس فعل کو ہم ' لغووعیث' فعل کہتے ہیں۔ یعنی بیعل جس شے
گوگور بنا کر وجود میں آیا ہے اس کے لحاظ ہے ہے مقصد نہیں بلکہ جس شے کو کور قرار دیتے ہوئے ندکورہ فعل کو وجود میں آٹا
جا ہے تھا اور نہیں آیا 'اس محور و مقصد کے لحاظ ہے بیعل لغوو بے مقصد ہے۔

۔ لغو وعبث کی ضد حکمت ہے۔ تعلیمانہ فعل وہ ہے کہ جوحتی بطورنسبی بھی کسی غرض ومقصدے عاری نہ ہو۔ بالفاظ دیگرایک معقول مقصد کا حامل ہونے کے ساتھ ساتھ 'شائستہ ''ترجیحات پرمشمثل ہو۔

بنابراین فعل انسانی کے تکیمانہ ہونے کا اتھار غرض و مقصد رکھنے پر موقوف ہے۔ نیز وہ غرض و مقصد عقلی پیانوں پر پورا
امر نے کے ساتھ ساتھ شائٹ تر ترجیجی بنیادوں پر بھی مشتمل ہو۔ لہٰذا تکیم انسان اوہ ہے کہ جس کے افعال با مقصد ہوں پھرا پنے
اہداف واغراض میں سے شائٹ ترین ترجیجی بنیادوں پر اپنے ہدف و مقصد کا چناؤ کر سے اور ترجیجی بنیادوں پر انتخاب کے گئے
مقصد تک چنچنے کے لئے بہترین اور نز دیک ترین راستے کا انتخاب کر سے۔ بالفاظ دیگر حامل حکمت یا تکیم ہونے کا معنی سے ہونے کا معنی سے ہونے کا معنی سے کہانسان کمال شعور کے ساتھ بہترین مقصد و ہدف کا 'بہترین حکمت اس انتخاب کر سے یایوں کہتے کہ حامل حکمت یا تکیم
ہونے کا لاز مدید ہے کہ انسان تمام '' کیوں'' کے لئے ایک'' تا کہ''رکھتا ہو۔ اب خواہ وہ'' کیوں'' اس کے انتخاب مقصد سے تعلق رکھتا ہو یا حصول مقصد کے و سیلے ہے۔

(مثلاً) تم نے بیکام کیوں کیا؟

• فلاں مقصد کی خاطر ۔

- اس مقصد کوکس بنیاد پرتر جیح دی؟
  - فلال امتياز کې خاطر ـ
- فلال وسليكا انتخاب كيول كيا؟
- كيول وه وسيلدد يكروسائل پرفوقيت اورتز جيح ركھتا تھا۔

انسانی زندگی میں ہروہ فعل جو'' کیوں'' کا'جس صدتک بھی معقول جواب نہ دے سکے اس صدونسبت کے لحاظ ہے وہ فعل ناقص قرار پائے گا۔ نیز ندکورہ صاور شدہ فعل اینے فاعل کی حکمت اور دانائی میں نقص کا بیا نگر ہوگا۔

اب باری تعالیٰ کے بارے میں کیا کہا جائے؟ کیا خداوند تعالیٰ کے افعال بھی انسانی افعال کی مانند کسی سب اور مقصد کے حامل ہوتے ہیں؟ کیا افعال الٰہی انسانی افعال کی طرح'' کیوں''' تا کہ'' نیز شائستہ ترین ترجیحی بنیادوں پرمشمل ہوتے ہیں؟ یا افعال کی ندکورہ خصوصیات صرف انسانی افعال سے مخصوص ہیں اور ان خصوصیات کو افعال الٰہی ہیں تواش کرنا ایک طرح سے خالق کو مخلوق سے تشہید و بینے کے متر ادف ہے؟

بنابرای معتزله اس نظریئے کے قائل ہوئے کہ صنع الہی کسی نہ کسی غرض وغایت کی حامل ہے۔ نیز قر آن کریم میں جابجا نہ کورخداوند تعالیٰ کے علیم ہونے کی معتزلہ نے بہی تفسیر کی ہے جس کے مطابق حق جل وعلاا پنے افعال کے لئے ایک غرض و مقصد رکھتا ہے۔ اور فقط بہی نہیں بلکہ از روئے کمال دانائی اپنے افعال کو معین اور طے شدہ اغراض و مقاصد کی خاطر شائستہ ترین ترجیحی بنیادوں پرانجام دیتا ہے۔ ادھرا شاعرہ نے اس نظریئے کو مستر دکر دیا کہ خداوند تعالیٰ اپنے افعال کو کسی نہ کسی غرض و غایت کی خاطر انجام دیتا ہے۔ نیز قرآن کریم میں جا بجائد کور حکمت ہے وہ خدا انجام دیتا ہے۔ کی ، یعنی بید کہا کہ خداوند تعالیٰ جو بھی کرے عین حکمت ہے 'نہ کہ جو حکمت ہے وہ خدا انجام دیتا ہے۔

معتزلہ کے نقطۂ نگاہ سے 'افعالِ ہاری تعالیٰ مصلحتوں کے پیش نظرانجام پاتے ہیں۔لیکن اشاعرہ کے نزدیک یہ کہنا ہالکل غلطہ کے کہ افعالِ الٰہی کسی مقصدہ مہدف کی خاطرانجام پاتے ہیں۔

خداوندتعالی جس طرح ہے تمام مخلوقات کا خالق ہے ای طرح اُن اشیاء کا بھی خالق ہے کہ جنہیں مصلحت کے نام ہے یاد کیا جاتا ہے۔ نیز کسی بھی مخلوق کو بنا کسی مصلحت کے خلق کر سکتا ہے۔ اس کے علاوہ خداوند تعالیٰ کسی بھی مخلوق کو اس کی ان متصورہ اور متوقعہ مصلحتوں کے بغیر بھی خلق کر سکتا ہے جن کا تعلق مذکورہ مخلوق ہے ذاتی و تکوینی اور عِلَی دمعلولی ہو۔ (1)

ا۔ فلسفہ کی بنیاد پر ہرچیز کی علت ہوا کرتی ہےاوروہ چیز اس علت سے دچود میں آسکتی ہے ۔محال ہے کسی دوسری علت سے وجود میں آئے۔اے ذاتی وکلو پنی تے جبیر کرتے ہیں۔(مترجم)

### الرقيدي والأعامة

دونوں سابقہ نظریات یعنی عدل اور جبر واختیار کے ساتھ ساتھ دو نے موضوعات نے جنم لیا۔ یعنی حسن وقتح عقلی اور افعال الہی کا غرض و مقصد کے تحت انجام پا نا اور یہی وہ نظریات تھے جو کلامی فرقوں کی واضح شناخت کا باعث ہے۔ معتز لہ بڑی شد وید کے ساتھ عدل عقل اختیار اور حکمتِ الٰہی کی طرفداری کرنے گئے۔ ادھرا شاعرہ جوابھی اہل السنة یا اہل الحدیث کہلائے جاتے تھے، ندکورہ بالانظریات کے سلسلے میں معتز لہ کے مدمقا بل آ کھڑے ہوئے۔

. معتز لیکو''عدایہ'' کا نام ملا۔ بیلفظ فقط مفہوم عدل کا بیانگر ندتھا' بلکہ بیکلمہ جہاں معتز لدکے نظریۂ عدل کو بیان کرتا تھا وہاں اس امر کی بھی نشاند ہی کرتا تھا کہ ندکور ہ فرقہ اضیار ،حسن وقیح عقلی نیز افعال الّہی میں مقاصد ومصالح کا بھی قائل ہے۔

#### والهارة حية الا

اہل حدیث کے جس اعتراض کامعتراہ کے پاس کوئی مناسب جواب ندتھا وہ یہ ہے: قانون عدل توحید افعالی بلکہ توحید واتی (۱) ہے متصادم ہے۔ کوئلہ معتر لدکا نظریۃ اختیارا کیہ طرح کی '' تفویض'' ہے بعنی وہ اختیار کہ جس کے معتر لدقائل ہیں ''عید'' کوتمام امورسونپ دیے اور معبود ہے تمام اختیارات چھین لینے کا نام ہے۔ اور بیامرتوحید افعالی ہے کمیل تضاد وتصادم رکھتا ہے۔ یہ وہی توحید افعالی ہے کہ جس پر دلیل و بر ہاں بھی قائم ہے نیز قر آن کریم میں بھی آیات کر بھہ جا توحید افعالی کی فتا تھر ہو ہاری نظر میں فتا تدہی کرتی ہیں۔ یہ بات کس طرح ممکن ہے کہ خداوند تعالی کی ذات کوان افعال ہے منزہ کرنے کی خاطر جو ہاری نظر میں فتیج اور غرموم ہیں' ہم ذات جن کی فاعلیہ میں شرکے کے تائل ہوجا کیں؟! خداوند تعالیٰ کی ذات میں شرک کے لئے بھی کا فی ہے کہ ہم ایسے فاعلوں کے وجود کو مان لیس کہ جنہیں کمل طور پر آزاد چھوڑتے ہوگا اس انداز سے تمام امورسونپ دیے گئے ہیں کہ یہ فاعل حتی ذات پروردگار کے بھی جتاج نیس ۔ جبکہ قرآن کریم کا فرمان ہے:

.... لَهُ يَتَّجِذُ وَلَداً وَ لَهُ يَكُنُ لَهُ شَرِيْكَ فِي الْمُلْكِ وَ لَمْ يَكُنُ لَّهُ وَلِيٍّ مِنَ اللَّلِ وَ كَبَرُهُ تَكْبِيُراً. (٢) بِالْكَلِ اي طرح خداوند تعالى كَافعال مِين جَسْ حَمَت وُصلحت كَ معتز له قائل بين وه توحيد ذات استغنائ ذات

ا۔ توحید افعالی بینی اس دنیامیں جو کام بھی انجام پاتا ہے، اس کے ارادے سے انجام پاتا ہے۔ اور توحید ذاتی بینی ضدا کے لئے ٹائی اور مانند کا تصور نہ کیا جاتا اور اس کی وحدت کا اقر ارکر نا۔ (مترجم)

علاصة ترجمه: \_\_\_ جس نے ندكى كو بيٹا بنايا اور نداس كى باوشائل بيس كوئى شريك ہااور ندوہ نا تواں ہے كہ كوئى اس كى سر پرى تى
 كرے اور اس كى برائى كماهة بيان كرے \_ ( بى اسرائيل \_ اا ا )

حق ذات حق کی شریک سے تنزیبہ(۱) اور کسی علت کے معلول نہ ہونے (۲) جیسے سلم امور سے متصادم ومتضاد ہے۔ اس کی دلیل میہ ہے کہ اگر انسان اپ افعال کو کسی مقصد وغرض کی خاطر انجام ویتا ہے تو در حقیقت انسان اس مقصد اورغرض سے متاثر ہوتا ہے۔ مسلمہ امر ہے کہ معلت میں خاطر انجام ویتا ہے تو در حقیقت انسان اس مقصد اورغرض سے متاثر ہوتا ہے۔ مسلمہ امر ہے کہ علت مائل کے نعل کی علت ہے بینی علی عائی (۳) ، فاعل سے فعل سرز دکروانے کا سبب ہوتا ہے۔ اوراگر بیعلت عائی موجود ضربوتو فاعل ، فاعل نہیں بن سکتا۔ اب انسان جوابیخ کا موں میں کسی غرض و غایت کو مد نظر رکھتا ہے تو در حقیقت اس غرض و غایت کے حوالے سے گویا ایک طرح کا جراس پر حاکم ہوجاتا ہے۔ جبکہ خداوند متعال ہر طرح کے جرب ہنواہ وہ جرکی غرض یا مقصد ہی کے نقط 'قاہ سے کیول شہو، پاک اور منزہ ہے۔

جبکہ اشاعرہ کا دعویٰ میرتھا کہ مسئلہ حسن وقیح ذاتی وعظی نیز خداوند تعالیٰ کے افعال پر میدلازی عظم لا گوکرنا کہ اس کے افعال اس کے افعال اس کے افعال اس کے مترادف ہے۔ اس کے معازین ومقیاس کی پیروی کرتے ہیں، خدا کی''فرائض' 'اور'' ذمہ داریوں'' کا تعین کرنے کے مترادف ہے۔ سادہ الفاظ میں یوں کہتے کہ خداوند مجبور ہے کہ اپنے افعال کواس انتظامی ڈھانچے (Infra structure) کے تحت انجام دے جہے ہم انسانوں کی عقل نے معین اور طے کیا ہے۔ جبکہ خداوند تعالیٰ کا ارادہ اور مشیب مطلقہ اس تتم کی حد بندیوں اور یا بندیوں سے مبرا ہے۔

المخضرييكدا شاعرہ كے مطابق معتزلدنے جس مقولے كوعدل ، عقل ، اختيار واستطاعت يا حكمت ومصلحت كے نام ہے پیش كياہے اس پر دواعتر اضات ہيں :

ا۔ خالق کومخلوق سے قیاس کیا ہے۔

۲۔ پنظریہ توحید ذاتی وافعالی ہے متصادم ہے۔

اس کے جواب میں معتزلہ نے اشاعرہ کے عقائد کو قرآن کریم میں جابجاند کور"عیف دہ تسنیبہ" سے متصادم قرار دیا ہے۔ ادھر معتزلہ نے کہا کہ اشاعرہ کے عقائد کو قرآن کریم میں جابجاند کور"عیف ان اشاعرہ کے عقیدے کالازمہ میہ ہے کہ ہم ذات باری تعالی سے ایسا فعال کو متزام ہے۔ نیز قرآن کریم بھی ان صفات سے مبرا و منزہ ہونے کی تصریح کرچکا ہے، مثلاً ظلم اور برے افعال۔ انہوں نے میچی کہا کہ عدل وافقیار نہ ہونے کی صورت میں خداوند تعالی کو ظالم ماننا پڑے گا' کیونکہ اس نے ایسے بند نے طق

ا۔ لیمنی اس کی ذات کے ساتھ کی شریک کا قائل نہ ونا اور اس بات سے انکار کرنا کداس جیسا کوئی ہے۔ (مترجم)

۲۔ لیغن وہ کسی دوسرے ہے وجود میں نہیں آیا۔ (مترجم)

۳۔ علت غائی یعنی کسی بھی کام کوانجام دینے کی وہ وجہ اور سبب کہ جس کے پیشِ نظروہ کام انجام دیا جائے اور علب فاعلی یعنی کام جس کے ذریعے اور جس سبب اور وسلے ہے انجام یائے۔ (مترجم)

کے ہیں جو مجبورہ بے اختیار ہیں گیکن پھر بھی ان کواپ احکامات کا پابند کرتا ہے اوران مجبوراور بے دست و پامخلوقات کو گناہ کی صورت میں عذاب میں جتا کرے گا۔ لہذا ' عبد' سے سرز دہونے والا کوئی بھی کام در حقیقت ' فعلی عبد' نہیں بلکہ ' فعلی خدا' ہے۔ لہی در حقیقت بیر خدا ہے جو تیجے اور ندموم افعال کامر تکب ہوتا ہے۔ اور کیونکہ اشاعرہ کے مطابق افعال الی جو تم کی غرض ہے۔ لہی در حقیقت بیر نابذ اخداوند تعالی عبث اور نغوکام انجام دیتا ہے۔ یعنی اشاعرہ کے عقا کدکا لاز مدید ہے کہ قرآن و ہر ہان نے عاری ہوتے ہیں لہذ اخداوند تعالی عبث اور نغوکام انجام دیتا ہے۔ یعنی اشاعرہ کے عقا کدکا لاز مدید ہے کہ قرآن و ہر ہان نے جن صفات سے خدا کو متصف کر دیں ، یعن ظلم فعلی عبث اور ندموم افعال۔ نے جن صفات سے خدا کو متصف کر دیں ، یعن ظلم فعلی عبث اور ندموم افعال۔ اشعری و معتزلی ، دونوں مکاتب فکر ایک کمزور اور ایک مضبوط پہلو کے حامل تھے۔ دونوں کا مضبوط پہلو وہ علمی اعتراضات تھے جو ہر مکتر فکر ایک بدمقابل پر کرتا تھا اور کمزور پہلویے تھا کہ دونوں مکاتب ہے آپ کوایک جامح د بستال فکری کے عنوان سے چیش کرنا جاسے تھے۔

دونوں مکا تب اپنے مدمقابل مکتب کو ہے بنیاد قرار دیتے ہوئے ،اپنے آپ کو تقانیت پر بنی ثابت کرنا جا ہتے تھے لیکن پھر بھی اپنے اپنے مکتبہ فکر پر ہونے والے اعتراضات کا بطریق احسن دفاع ندکر پاتے۔ دونوں مکا تب کے پیروکار،اپنے مخالف کمتب کے کمزور نقاط سے بخو بی آگاہ تھے اور تا بڑتو ڑھے بھی کرتے تھے۔

مشہور قصہ ہے کہ عقیدہ اختیار کا قائل، خیلان دشقی ایک روز اپنے مخالف ربیعۃ الرای کے پاس پہنچا اور گویا ہوا: است السادی تسز عسم انّ السلّب بُسحبُ أن يُعصیٰ۔ (تم بی ہوجس کے خیال میں خدا پسند کرتا ہے کہ اس کی معصیت کی جائے ) ۔ یعنی تمہارے عقیدہ جرکالاز مدیہ ہے کہ انسانوں سے سرز دیونے والی معصیت کا سبب خدا کا ارادہ ہے نیز بیخدا ہی ہے جو جا بتا ہے کہ بندے اس کی معصیت کریں۔

ر بیدالرای نے اپ نظریے کا دفاع کئے بغیر غیاان وشقی کے عقیدے میں موجود کمزور پہلو پر حملہ کرتے ہوئے کہا: انت اللہ ی بنز عہم ان اللّٰہ یعصبی قہراً. (تم ہی ہوجس کے خیال میں خدا پچھارادہ کرتا ہے اور بندے پچھاورخداوند تعالی اپنے بندوں کے ارادے مے مغلوب ہوجاتا ہے۔)

قاضى عبدالببار معتزلی ایک روز صاحب بن عبادی محفل میں موجود تھا کہ ابواسحاق الفرائنی داخل ہوا۔ ابواسحاق اشعری اور جبر کا قائل جبکہ قاضی عبدالببار معتزلی اور اعتبار کا قائل تھا۔ جیسے بی قاضی کی نظر ابواسحاق پر پڑی اس نے باآ واز بلند کہا: سبحان من تنزہ عن الفحشاء منزّہ (پاک ہے وہ ذات ان تمام فیج افعال سے جواس سے منسوب کے جاتے ہیں) (یعنی اے ابواسحاق اہم تمام اشیاء یہاں تک کو فیج افعال کو خدا سے منسوب کرتے ہو۔ ابواسحاق نے بھی اپنے نظریے کا دفاع کے بغیر فوراً یہ کہا: سبحان من لا یہ جسوی فی ملکہ الا ما یشاء منزّہ (پاک ہے وہ ذات کہ جس کی مملکت میں کوئی واقعداس کی مشیت کے بغیررونمانہیں ہوتا) ( یعنی اے عبدالجہار! تم نے اپنے عقید ہ تفویض کے ذریعے خدا کے لئے' خدا کی مملکت میں شریک بنالیا' نیز انسانوں کوان کے افعال میں مستقل' مکمل بااختیار اور خدا سے بے نیاز قرار دیا )۔

معتزله اپنے آپ کو'' اہل العدل والتوحید'' کے نام سے پکارتے تھے۔اس مقام پہتو حید سے معتزلہ کی مراد توحید صفاتی ہے۔ادھرا شاعرہ اس بات کے قائل تھے کہ صفات زائد ہر ذات اور ذات سے مغایر ہیں۔ مثلاً علم یا قدرت یا حیات خداوند کو ایک حقیقت سمجھتے تھے جو ذات پرزائد اور ذات کے علاوہ ایک جداگانہ وجود رکھتی ہے۔ نیز ان صفات کو خداوند تعالیٰ کی ذات کی مانند''قدیم'' ماننے تھے۔اس کے برخلاف معتزلہ تھے جو صفات کو ذات سے مغایر اور جداحقیقت نہیں سمجھتے تھے۔

صفات باری تعالی کے بارے بین اشاعرہ کے عقید کو معتزله ایک طرح کاشرک تصور کرتے تھے۔ ان کا کہنا تھا: اشاعرہ کے عقید کا لاز مدید ہے کہ ہم خدا کی ذات کے ہمراہ کچھاور' قدیم' اشیاء کے وجود کو بان لیں اور قدیم معلول اور تخلوق نہیں ہوسکتا۔ اور چوشتے معلول و تخلوق نہ ہووہ بالذات غن ہے۔ لہٰ ذااشاعرہ کے عقید کا نتیجہ بید نکاتا ہے کہ خداوند تعالیٰ کی صفات کی تعداد کے مساوی قدیم اور بالذات غنی اشیاء وجود رکھتے ہیں۔ تعداد کے مساوی قدیم اور بالذات غنی اشیاء وجود رکھتی ہیں۔ بنابرایں صفات خدا کی تعداد کے مساوی لا تعداد ضاو و ور رکھتے ہیں۔ اوھر معتزلہ کیونکہ اس بات کے قائل تھے کہ صفات خدا ذات ہے جداگانہ اور علیحہ و وجود نیس رکھتیں البذاوہ فقط ایک ہی ہستی کو قدیم مانے تھے۔ بی سب بھاجس کی بنا پر معتزلہ نے خود کو'' اہل العدل والتو حید'' کا نام دیا' جس سے ان کی مراد تو حید صفاتی تھی۔ لیکن تو حید افعالی کے سلسلے میں اپنے استدلال متزلزل تھا جبکہ اشاعرہ نے توحید افعالی کے سلسلے میں اپنے آپ کو'' اہل التوحید'' کا نام دیا'۔

حقیقت توبیہ بے کہ معنز لدنے اگر چہ اشاعرہ پر توحید صفاتی کے حوالے سے بجااعتراض کئے'کیکن دوسری جانب اپنے ملکتہ فکر کی روشنی میں توحید صفاتی کاعقیدہ پیش کرنے کے دوران خود معنز لدکے پائے استدلال بھی لڑکھڑا گئے۔ کیونکہ معنز لہ اگر چہ ذات باری تعالیٰ کے لئے جداگانہ اور زائد ہر ذات صفات کے قائل نہ تھے لیکن ''صفات عین ذات اور ذات عین صفات' کے مسئلے کو بھی کما حقہ ثابت نہ کر سکے۔ اس مسئلے کی تشری تی تفسیر میں ناکای کے بعد وہ ذات کوصفات کی نیابت اور قائم مقامی کے مرحلے پر لے آئے اور بہا ہے۔

اشاعرہ کے یہاں کچھاورخامیاں پائی جاتی تھیں۔مکٹ اشعری نہ صرف یہ کہ عدل اختیاراور حکمت کی سیح تغییر نہ کر رکا بلکہ مسئلہ تو حید میں کہ جس کے بارے میں میہ بہت زیادہ جوش وجذبی کا مظاہرہ کرتا تھا، سخت مشکل میں گرفتار ہو گیا۔اشاعرہ تو حید افعالی کو مشحکم کرنے کی خاطراس امر پرمجبور ہوگئے کہ اسباب ومسیبات کے ذاتی نظام کا افکار کرتے ہوئے ہرشئے کو بغیر کسی شرطا ورسبب کی وساطت کے براہ راست اور بلا واسط اراد ہ خداہے متولد شدہ مجھیں۔اہلی علم جانتے ہیں کہ مذکورہ عقیدہ

# ذات پروردگار متعال کی بساطت علواور رفعت ها نی سے بمسر متضاد ہے۔

دونوں مکا تب نے اپنے آپ کوعدل اور توحید افعالی کے درمیان متر دد پایا۔معتزلہ نے اپنے عقیدے کے ذریعے توحید افعالی کوعدل کی جینٹ چڑھا دیا' جبدا شاعرہ نے اپنے نظریات کے ذریعے عدل کو توحید افعالی کی خاطر قربان کرویا۔لیکن درحقیقت نہ تو معتزلہ عدل کی کماحقہ تغییر کرسکے اور نہ ہی اشاعرہ توحید افعالی کے عمق تک پہنٹی سکے۔

اگر چداشاعرہ اور معتزلہ کے درمیان اختلافات بہت زیادہ ہیں'کین بنیادی اختلاف انہی دومسکوں پر ہے؛ تو حید اور عدل ۔ عدل ۔ کلای ابحاث جیسا کہ گذشتہ سطور میں گذرا' عدل ہے مربوط مسائل ہے شروع ہو کیں اور پھیلتے تھیلتے تو حید کو بھی اپنی لپیٹ میں لے لیا۔ تو حید کے چند مراتب ہیں: تو حید ذاتی ، تو حید سفاتی ، تو حید افعالی اور تو حید عبادی ۔ تو حید ذات کے بارے میں سلمانوں کے درمیان کوئی اختلاف نہیں یعنی ذات پر وردگار کی اپنے مرحلے پر وحدانیت و یکنائی' اس کا بے شل و بے نظیر موا،

# لیس کمثله شیء ( سور و شورگ آیت اا \_ کوئی بھی شے اس کے مرحبہ ٔ ذات پڑمیں )

تمام اشیا ، کااس کی جانب مجتاج اور اس کی گلوق ہونا نیز اس کا خالق اورغنی بالذات ہونا ، یہتمام امور مسلمانوں کے درمیان متفق علیہ ہیں رکیکن توحید سفاتی میں اختلاف ہے۔ اشاعرہ وحدانیت کے متکر اور کثرت کے قائل ہوگئے۔ جبکہ تو حیدافعالی میں میے مسئلہ برعکس ہوگیا۔ یعنی اشاعرہ وحدانیت اور معتز لہ کثرت کے قائل ہوگئے۔ نیز توحید عبادی کے سلسلے میں بھی مسلمانوں کے درمیان ذرہ برابر بھی اختلاف رونمائیس ہوا۔ یعنی کوئی بھی گروہ کثرت کا قائل شہوا۔

بعض علاءاوران میں سرفہرست''ابن تیمیہ شامی صنبلی'' نے اس نظریے کواختیار کیا کہ مسلمانوں کے بہت سے عقا کداوران ک درمیان مرسوم انتمال توحید عبادی (۱) سے منافات رکھتے ہیں جیسے شفاعت اولیاء کو وسیلہ قرار دینایاان سے حاجت مانگنا۔ یمی افکار بعد میں ایک غذہب بعنی''و ھابیت''کی پیدائش کا باعث ہے۔

## £12001224661416

کلامی ابعاث اگر چیکی فیصله کن منتیج تک نه پہنچ علیس لیکن البہیات کے موضوع پر فلاسفداور حکماء کو بہت زیادہ مد دفراہم کر منگیں۔ جن وجوہات کی بنا پر اسلامی فلفے نے یونانی اور اسکندری فلفے سے اپنے آپ کو ممتاز کرتے ہوئے

ا ۔ توحید عبادی بعنی صرف خدا کی ذات کولائق اطاعت اورعبادت و پرستش ماننا۔ (مترجم )

الله بالسمعنی الاخص (۱) کے موضوع میں نت نے نظریات کو پیش کیا'ان میں سے ایک وجہ وہ ملمی مواد ہے جو کلام اسلامی نے اسے فراہم کیا۔ متکلمین کا فلسفیوں پر علمی احسان ہے کہ انہوں نے فلسفیوں کے سامنے جدید مسائل اور نئے افق پیش کئے'اگر چہ وہ خودان مسائل کوحل کرنے میں ناکام رہے۔

متعلمین نے جہاں نے مسائل کا مجموعہ پیش کر کے فلسفیوں کے لئے علمی کا وشوں کا راستہ کھولاتو دوسری جانب فلسفے کی ایک اور خدمت بھی کی اور وہ بیا کہ یونانی طرز نقلر کے سامنے سرتشلیم خم نہ کرنے کی بناپر وہ بمیشہ اس کومستر دکرنے کی تلگ و دو میں لگے در مینے اور مسلسل اس پر حملے کیا کرتے تھے۔ فلسفے اور فلسفیوں کومستر دکرنے کی خاطر کتابیں لکھتے نیز ان کے افکار ونظریات کو غلط خابت کرتے یا شک و تر دید بیس مبتلا کردیتے تھے۔ فلاسفہ اور متکلمین کے اس علمی تصادم اور متکلمین کے اعتر اضابت کے زندان سے گلوخلاصی کی خواہش نے اسلامی فلسفہ النہیات کے میدان میں ایک خاص جوش وجذ بے اور نئی تحریک کوجنم دیا۔ یقینا سخت کوششوں کے نتیج بیں ہی نئے کوندے لیکتے ہیں اور جدید علمی میدان کشف ہوتے ہیں۔

# AND A

انہی مکاتب فکر کے درمیان شیعہ کلامی اورفلسفی مکتبۂ فکر قابلِ توجہ ہے۔اشعری اورمعتز لی طرز تفکر کہ جن کا ذکر گذشتہ اوراق میں گذرا' دنیائے اہل تسنن سے متعلق ہیں۔لیکن اہل تشیع جہاں فروعی وفقہی احکام میں خودکفیل تھے اس طرح اصول دین اورفلسفی وکلامی مسائل یعنی''اسلامی معارف''میں بھی کلمل خودکفیل اورمستغنی تھے۔

شیعة فلسفی اور کلامی طرز تقکر میں مسئلہ عدل وتو حید نہایت گہرے اور وقیق ترین نظریات کی صورت میں پیش کے گئے۔
گذشتہ چار مشہور موضوعات یعنی عدل 'عقل'استطاعت اور حکمت میں معتز لدکی حمایت کی گئی اور اسی بنا پرشیعوں کو''عدلیہ'' کا ام ویا گیا۔لیکن مذکورہ بالا چار موضوعات میں مکتب تشیع کا طرز تفکر معتز کی طرز تفکر سے مختلف تھا۔ مثلاً مکتب تشیع میں اختیار کی تفکیر ہرگز تفویض کے معنی میں نہیں کی گئی' جس کے لحاظ سے انسان کو کمل اختیارات سو بہتے ہوئے وات باری تعالیٰ سے اختیار کو چین لیا گیا ہے۔ نیز انسان کو فاعل مطلق وستفل گروانتے ہوئے اسے خداکی مثال ونظیر قرار دیا گیا ہے' جس کا لاز مدشرک ہوئے سب سے پہلے "امور بین الا مورین"

ا۔ فلسفیوں نے فلسفے اور حکمتِ البی کو دوحصوں میں تقتیم کیا ہے: ا۔ البیات بالمعنی الاعم اور ۱۔ البیات بالمعنی الاخص فلسفی حضرات پہلے حصے میں بیان شدوا بحاث ہے حاصل ہونے والے نتیج کو مد نظر رکھتے ہوئے خدا، صفاتِ خدااوران جیسے مسائل سے بحث کرتے ہیں۔ (مترجم) عدلالعي

0.

كا قانون پيش كيا- بيرجمله شهور موكيا:

الاجبر ولا تفويض بل امر بين الامرين" (١)

اس مکتیہ قلر میں عقید ؤعدل کی اس جامع اور کمل انداز میں تشریح کی گئی کہ توجید افعالی یا توجید ذاتی کورتی برابر بھی تغییس نہ گئے۔عدل وتو حیدایک دوسرے کےموافق وہم آ واز قرار پائے اور بیرکہا گیا:

العدل و التوحيد علويان و الجبر و التشبيه امويان (٢)

شیعه کلای کمت بین تو حیرے متعلقہ تمام مسأئل کا گور تو حید تھا ایعنی تو حید وتکشیر صفات کے بارے میں شیعه معتزله کی موافقت اور موافقت اور اشاعرہ کی مخالفت کرتے ہوئے توحید صفات کے طرفدار شھیرے۔ فرق بیتھا کہ معتزله اسلیلے میں تھی صفات اور ذات کی صفات ہے نیابت کے نظر ہے تک جا پہنچے۔ لیکن شیعوں نے معارف البید کے میتن اور دقیق ترین عقیدے کو اپنایا جس کے مطابق صفات و ات ہے متحداور عینیت رکھتی ہیں۔ اوھر تو حیدا فعالی میں شیعوں نے اشاعرہ کی طرفداری کی لیکن اس فرق کے ساتھ کو میاب قدر بلند و دقیق اندازے ہوا کہ جس کا ملی و نیابیں سابقہ میں اور دقیق اندازے ہوا کہ جس کا ملی و نیابیں سابقہ میں ساتھ کی مکتب میں تو حید ذاتی مضاتی اور افعالی کا بیان اس قدر بلند و دقیق اندازے ہوا کہ جس کا ملی و نیابیں سابقہ میں ساتھ کی ساتھ کے ایکن اس قدر بلند و دقیق اندازے ہوا کہ جس کا ملی و نیابیں سابقہ میں ساتھ کے ایکن اس قدر بلند و دقیق اندازے ہوا کہ جس کا ملی و نیابیں سابقہ میں ساتھ کی ساتھ کی ساتھ کے ایکن اس قدر بلند و دقیق اندازے ہوا کہ جس کا ملی و نیابیں سابقہ میں ساتھ کے ساتھ کی ساتھ کی ساتھ کی ساتھ کی ساتھ کی ساتھ کے دور اس کی ساتھ کے دور ان ساتھ کی ساتھ ک

ہم نے ''اصول فلفه وروش ریالیسم''کی پانچویں جلدے مقدمے میں اس بات کو واضح کیا ہے کہ الہی حکماء نے مس

ا۔ انسان ندمجبور ہاورندوہ متعقل ہے بلکہ دوٹوں کے درمیان ہے۔ (مترجم)

۳ عدالت اور توحیدعلوی ملک فکرے متعلق ہے جبکہ مجبور ہونااورخدا کامثل قرار دینااموی مکتب فکرے متعلق ہے۔ (مترجم)

طرح سے قرآنی تعلیمات، احادیث، خطبوں اور دعاؤں سے الہام و رہنمائی حاصل کی ہے۔ بنابر ایس یہاں کی تفصیلی وضاحت کی ضرورت نہیں۔

اسلامی حکماءا یک طرف مدلل بر ہانی اصولوں سے واقنیت اور دوسری جانب اسلامی تعلیمات سے الہام ورہنمائی حاصل کرنے کی بنا پر ہزار سالۂ ملمی جدوجہد کے بعد النہیات بالمعنی الاخص جیسے موضوع کونہایت متحکم ومضبوط بنیادوں پر استوار کرنے میں کامیاب ہوئے۔

اسلامی حکماء کی نظر میں ''عدل'' اپنے مقام پرا کیے مسلم حقیقت کا حامل ہونے کے باوجوداس امر کالاز مہ ہر گزنہیں رکھتا کہ ذات پروردگار متعال کسی جبری قانون اور بیرونی ارادے کی ماتحت قرار پائے ، نیز اس کی قاہریت مطلقہ میں کبھی کسی قشم کا خلل نہیں آتا۔

اس کے علاوہ ،حسن وقیح عقلی کو بھی ایک منفر دا نداز ہے بیان کیا گیا ، بعنی معقولات نظری کے دائر ہے ہے نکل کر کہ جس کا کا م حقیقت کو کشف اورا ظہار کرنا ہے ، ایسے بدیجی معقولات کے دائر ہے میں داخل ہو گیا جو مملی اوراعتباری ہیں۔ یہی وجہ تھی کہ حسن وقیح عقلیٰ ہرگز فعلی پروردگار متعال کا میزان و مقیاس نہ بنا۔ متکلمین کے برخلاف محماء و فلاسفہ نے ہرگز نذکورہ مقولات کومعارف الہیہ کے میدان میں استعال نہیں کیا۔

''غایت وغرض'' جیسے مسئلے میں عایت کوغایتِ فعل اور عایتِ فاعل میں تقسیم کیا گیا۔ باری تعالیٰ کی حکمت کی تفسیر یوں میان کی گئی ہے کہ تمام اشیاء ذات چق کی عنایت کے تحت اپنی اپنی عایات اور استعدادی کمالات تک پہنچی ہیں۔ ندگور و بالا نظریات کو پیش کرنے کے بعد''غایت وغرض' نے ایک واضح اور روشن مفہوم پالیا۔ حکماء کی نظر میں ہرفعل کی ایک عایت وائتہاء ہے اور ذات وقد س الہی عایت کی بیات ہے۔ تمام اشیاء اس کی جانب رواں دواں ہیں۔

#### وَ أَنَّ اِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنْتَهِىٰ۔ (١)

البنته واضح رہے کہ مذکورہ بالا تمام موضوعات ومسائل ایک طویل بحث کے متقاضی ہیں لیکن اتنی مختصر تمہید میں استے طویل مباحث کونہیں چھیڑا جاسکتا۔

اور یہ کہ (منتبائے مقصود) آپ کے رب کے پاس پہنچنا ہے۔ (سور مُ جم ۲۳)

\_1

## The world of the sure

عالم اسلام میں بحث عدل کی جڑیں فقط علم کلام یا متعلمین کے درمیان ہی نہیں پائی جاتیں بلکدان کا پھیلاؤعلم فقد تک

پہنچا ہے۔
اسلامی معاشرے کامحوزاس کی تفکیل کے ابتدائی دورہے ہی قرآن وسنت قرار پایا تھا۔ بید معاشرہ اپنے تجارتی عبادی اسلامی معاشرے کامحوزاس کی تفکیل کے ابتدائی دورہے ہی قرآن وسنت قرار پایا تھا۔ بید معاشرہ اپنے تجارتی عبی مدنی سات اور جزاوسزاے متعلق تمام قوانین وسائل کاحل وی البی ہے چاہتا تھا۔ اب اگر کسی واقعے کا تھم قرآن کر بیم میں صراحاً بیان کیا گیا ہو یاسلم اوقطعی سنت موجود ہو یا بنفس نفیس رسول اکرم کک رسائی ممکن ہو یا آئم معصومین (علیم السلام)

عمی صرح کا آیت یا سنت سلمہ موجود نہ ہو نیز ہی معصوم تک رسائی بھی ناممکن ہوتو پھر یقینا اجتہاد واستنباط کی ٹو بت آتی ہے۔
میں صرح کا آیت یا سنت سلمہ موجود نہ ہو نیز ہی معصوم تک رسائی بھی ناممکن ہوتو پھر یقینا اجتہاد واستنباط کی ٹو بت آتی ہے۔
اجتہاد کا آغاز کب ہے ہوا؟ اہلی سنت کے یہاں اجتہاد میں کیا تبدیلیاں آ کیں ؟ شیعہ اجتہاد میں کیا تغیروتھول لائے؟
ان تمام ابحاث کا دامن بہت گشر دو ہے جس کواس مقام پڑئیس چھیڑا جا سکتا ہے بین یہ بات بلاشبہ کمی جاسمتی ہوگی اور ہا تھا دارک کے ایک اور مقام پراشارہ کیا ہے کہ آیا لم کورہ اجتہادات

عرز مانے یا کم از کم آئخ شرت کے وصال کے ساتھ ساتھ اس کی آغاز کر دیا گیا۔ اب بیاور بات ہے کہ آیا لم کورہ اجتہادات
اپنی جھیتی اور سیح شکل وصورت میں انجام پائے یائیں ؟ اس کی جانب جم نے ایک اور مقام پراشارہ کیا ہے۔ (۱)

اسلای فقہ ابقہ علوم کی ما نز زہایت تیزی ہے تکامل وترتی کی جانب روال دوال ہوگئے۔جس کے نتیج بین مختلف د بستان بالے فقتی وجود میں آئے: مکنب اہل حدیث کہ جوفقہائے مدینہ منورہ کے درمیان مرسوم تھا اور مکتبہ قیاس جوفقہائے عمراق کے درمیان رائج تھا۔ اہل حدیث کا طریقہ کا ریبھا کہ مسائل کے حل کے لئے سب سے پہلے قرآن کریم کی طرف رجوع کرتے اور قرآن سے حل نہ ملئے کی صورت کی احادیث کا رُخ کرتے اور احادیث میں اختلاف کی صورت میں احدیث کی احدیث کی احادیث کا رُخ کرتے اور احادیث میں اختلاف کی صورت میں احادیث کے راویوں کی جائج پڑتال کرتے کی حدیث سے بھی حل نہ ملئے کی صورت میں ان کے سامنے دوراتے ہوتے میں احدیث کے راویوں کی جائج پڑتال کرتے کی حدیث سے بھی حل نہ ملئے کی صورت میں ان کے سامنے دوراتے ہوتے تھے۔ باہمی تصادم و تعارض رکھنے والی احادیث کے درمیان فوقیت و ترجے ندر کھنے والی احادیث کی صورت میں ان کی کوشش میہ ہوتی تھی اقوال اور فتا وی کی جانب رجوع کرتے تھے اور یہاں سے بھی تسلی بخش جواب نہ پانے کی صورت میں ان کی کوشش میہ ہوتی تھی کہ احادیث میں موجود اشاروں اور کتا یوں کے ذریعے اپنے مسائل کا حل تلاش کریں۔ شافہ و نا در ہی ایسا ہوتا تھا کہ میہ حضرات اپنی قائی صوابہ یواور قیاس کی بنیاد پرکوئی فیصلہ کریں۔

ا \_ رجوع كرين مصنف كم مقاله" اسلام مين اصل اجتهاد " كيموشوع ير-

الیکن اللی قیاس کا طریقة کار پچھاور تھا۔ یہ حضرات قرآن وسنت میں کسی مسئلے کاحل نہ پانے کی صورت میں احادیث مرویہ پرا تنااعتا ذہیں کرتے تھے کیونکہ ان کی نظر میں اکثر احادیث جعلی یاتح یف شدہ تھیں۔ ان کے عقیدے کے مطابق ایک فقید کثرت سے قوائین اسلامی کا انتخراج واستنباط کرنے کے بعد اسلامی قوائین کی روح سے واقف ہوجا تا ہے اور قوائین و مسائل میں مشابہت کی بنا پراہے مور دِنظر مسئلے کا علم تلاش کرسکتا ہے۔ اہلی قیاس ورائے کے مطابق ' عدالت' و' مصلحت' فقید کے لئے ایک ایک ایک چھی رہنما ثابت ہو مکتی ہیں۔

ی وه مقام تحاجهان فقید نے اپنے آپ کواس امرکا پابنداور ذمه وارسمجها کدوه مقتضیات عدالت وصلحت کے بارے میں سوچ۔"استحسان" یا"استصلاح" جیسی اصطلاحات ای فکری پیداوار ہیں۔

### الرميغامائل يالكاقام:

اللی حدیث کی نظر میں اہل قیاس عقل کی جانب رجوع کرنے کے سلسلے میں زیادہ روی اور افراط کا شکار ہوگئے تھے۔ ان کے خیال میں اہلی قیاس حقیقی مصلحتوں اور معیارات کو متکشف کرنے کی بنا پراحادیث سے ایک طرح کا سطحی اور تدبر سے عاری برتا و کرتے تھے۔ اہلی حدیث کا کہنا تھا کہ شریعت کی بنیا و منتشر امور کو مجتمع امور کو منتشر کرنا ہے اور بیکام معمولی عقلوں کے بس کا نہیں۔ عقل کی پرواز ہرگز اتنی بلند نہیں کہ وہ سا دہ اند لیٹی اور خیال پردازی کو بروئے کار لاتے ہوئے احکام اسلامی کی روح اور عمق تک رسائی کا دعوی کرے۔ ادھراسی کے مقابل اہلی قیاس اہلی حدیث پر قلری جمود اور علمی لیسماندگی کا الزام لگاتے۔

فن''اصول فقد''میں ''قاعدۂ ملاز مد'' نام کا ایک مشہور قانون موجود ہے جس کے مطابق عقل اورشر بعت کے حکم کے درمیان ملاز مدہے۔قاعدہ بیہ ہے:

> كلُّ ما حكم به العقلُ حكم به الشرعُ و كلُّ ما حكم به الشرعُ حكم به العقلُ

یعنی جب بھی عقل کی بیٹنی مسلحت یا مفسدہ کو درک کرنے و دلیل کنی یا بالفاظ دیگر علت کے ذریعے معلول کو کشف کرتے ہوئے ہم بیتھم لا گوکریں گے کہ شریعت ندکورہ مسلحت یا مفسدہ کو بالتر تیب استیفاء یا دفع کرنے کا عکم دیتی ہے۔ اگر چہ ندکورہ حکم شریعت سے مجم شریعت میں صراحنا بیان ندکیا گیا ہوا ور جہاں بھی شریعت نے وجوب استخباب کراہت یا تحریم کا تھم دیا ہو وہاں ہم دلیل اِتّی یا بالفاظ دیگر معلول کے ذریعے علت کو کشف کرنے کے بعد بیتھم لا گوکرتے ہیں کہ در پر دہ کوئی نہ کوئی مسلحت یا مفسدہ بیٹے میں کہ در پر دہ کوئی نہ کوئی مسلحت یا مفسدہ بیٹے میں کہ در پر دہ کوئی نہ کوئی مسلحت یا مفسدہ بیٹے میں کہ در پر دہ کوئی نہ کوئی مسلحت یا مفسدہ ہے واقف نہ ہو۔

مم اللهي عدل العي

فقہا کی نظر میں (مخصوصاً وہ حضرات کہ جورائے اور قیاس کی جانب زیادہ جھکاؤ رکھتے تھے ) شریعت اور عقل کے درمیان ایک ہم آ بھی اور مطابقت موجود ہے۔ اسلامی احکام ایسے احکام نہیں جو مرموز مجبول اور نا قابل اوراک ہوں ایسے احکام نہیں کہ جن میں وفیصد تعبد کی حکمر انی ہو بلکہ ان احکام نہیں کہ جن میں موفیصد تعبد کی حکمر انی ہو بلکہ ان احکام نہیں کہ جن میں موفیص کا بھی اپناایک کردار ہے۔ ان علی ہے نے حسن وقتی جسے کلامی سے گو' اصول فقہ' میں داخل کر دیا اور استفراق احکام کے معیارات اور ملاکات کے طور سے روشنا تی کر وایا۔ انہوں نے کہا: احکام کے ملاک و مناط کو واضح ترین انداز سے درک کرتی ہے وہ حسن عدل واحدان اور قباحی ظلم و عدوان ہے۔ اس طرح عدل وظلم اسلامی فقہ میں ایک معیاراور پیانے کے طور سے وہ حسن عدل واحدان اور قباحی ظلم و عدوان ہے۔ اس طرح عدل وظلم اسلامی فقہ میں ایک معیاراور پیانے کے طور سے داخل ہوگئے۔

اہل صدیث کی نگاہ میں اسلامی فقہ کے تین منابع میں اکتاب، سنت اوراجعاع لیکن اہلی رائے اور قیاس کے پیمال جار منابع میں اکتاب سنت اجہاع اور رائے وقیاس -

اہلی حدیث ٰ اہلی قیاس ورائے پر پکھاعتر اضات رکھتے تھے۔ مختلف مثالوں کے ذریعے وہ اس بات کو ثابت کرتے تھے کہ رائے اور قیاس پر بھروسہ کر نا ٰ انسان کو احکام شرعی کے انتخر ان میں فلطی اور انجراف کا نشانہ بنا دیتا ہے۔ ان کے جواب میں اسحاب رائے وقیاس بھھا کی مرویدا عادیث کے ذریعے کے جن کی صحت وسند مشکوک ہے 'ان کوقصور وارٹھیرائے تھے۔

# AND S

شیعہ فقہ واجتہاد نے شیعہ کام اور فلنے کی ما نند ابقیہ مکامپ فکر ہے ہٹ کر ایک علیحہ ہ رائے کو طے کیا۔ شیعہ فقہ میں احکام کانفس الامری مصالح ومفاسد کے تالع اور بیرو ہونامسلم قرار پایا۔ (۱) عقل وشریعت ایک دوسرے کے لازم وطزوم نحصرے نے نیز اجتہاد کے میدان میں عقل کامقام بھی محفوظ رہا۔ مزید برآ ل رائے وقیاس پرخط بطلان تھینچنے والے اہل صدیث ہے تین زیادہ اہل تشویع کے یہاں قیاس ندموم قرار پایا۔

ادھرملآب اہلی حدیث میں کیونکہ شرق احکام کے منابع میں عقل کوئی جیت وسندیت نہ رکھتی تھی لہنداانہوں نے قیاس کی مخالفت کی لیکن ملآب تشیع میں قیاس کی ندمت کی دواور دجو ہائے تھیں :

ا۔ قیاس پھل کامحوز طن و گمان ہے علم ویقین نہیں۔ بیال کی پیروی ہے عقل کی تابعیت نہیں۔

ا۔ وسان اسلام میں کئی کام کاواجب اور حرام ہونااس نیاو پر ہے کہ وہ کام ذاتی طور پرخو بی رکھتا ہے تو واجب ہوگااورا کر ذاتی طور پر قیاحت رکھتا ہوتو حرام ہوگا۔ (مترجم) ۲۔ قیاس کی جانب رجوع کرنے کی وجہ پیشی کہ اصول اور اسلامی قانونی کلیات 'مطلوبہ مقدار میں موجود نہیں۔ بلاشبہ ینظر بجائے خود یا تو اسلام پرظلم ہے یا اسلام ہے ناوا قفیت اور جہل کا مقیجہ۔ یہ بات صحح ہے کہ فردا فردا تمام اسلامی احکام بیان خبیں کئے گئے ہیں نیز یہ امر ممکن بھی نہیں۔ کیونکہ اسلامی احکام لامتنا ہی ہیں۔ لیکن اسلامی کلی قوا نین اس طرح ہے تر تیب و قدوین کئے گئے ہیں کہ وہ ان لامتنا ہی جزئیات اور زمان ومکان جیسے تغیر پذیر مقولوں کو کھوظ خاطر رکھنے کے باوجود تمام مسائل کا حل چیش کرنے پر قادر ہیں۔ بنا برای ایک فقیہ کے لئے ہرگز یہ شائٹ نہیں کہ وہ لفظ پر جمود کرے اور ہر جزئی واقعے کے حل کا بعینہ قرآن کریم یا حدیث مصالبہ کرے۔ نیز وہ یہ بھی نہیں کرسکتا کہ کی مسئلے کا حل نہ سطنے کی صورت میں خیال پر دازی اور قیاس کی جانب بعینہ قرآن کو بروے کار لائے ، بلکہ فقیہ کی فہدراری '' تفریع'' ہے یعنی کلی قوانین کے مصادیق ڈھونڈ نا اور فرع کو اصل کی جانب پلٹانا۔ اسلامی کلی اصول کتاب وسنت میں موجود ہیں' ضرورت صرف ایک مہارت کی ہے اور وہ مہارت ہے ''اجتہاد'' یعنی باریک بنی اور دقب نظری کے ساتھ حواد ہے زمانہ کو اسلامی کلیات پر منطبق کرنا۔

اصولِ کافی میں ایک باب کا نام ہے'' کوئی مسئلے نہیں مگریہ کہا س کا اصول کتاب دست میں موجود ہے''۔ بنا برایں''عدل'' اورا دکام اسلامی کی مصالح اور مفاسد نفش الامری ہے تبعیت نیز حسن وقع عقلی اور عقل کی جمیت و سندیت جیسے مقولے شیعہ فقہ کامستند ومعتبر محور قرار پائے۔اور آخر کارعدل نے اسلامی فقہ میں اپنے مقام کو دوبارہ حاصل کرلیا۔

شیعہ فقہ میں عقل و خیل بالفاظ دیگر عقلی بر ہان اور طنی قیاس کو جے تمثیلِ منطق کہا جاتا ہے ایک دوسرے سے جدا کر دیا گیا۔ بیا کہا گیا کہ فقہ کے چار منابع ہیں: کتاب سنت اجماع اور عقل ۔اس مکتب فقہی ہیں قیاس کی ندمت کی گئی اور عقل وہر ہان کوسند اعتبار کی۔

# مافر آل اهميا الاحيا العالم المعقود الله على العالم الله العالم العالم العالم العالم العالم العالم العالم الع

گذشتہ اوراق میں عدل کے بارے میں جو گفتگو گائی وہ اس مسکے کی علمی دنیا میں حیثیت ہے متعلق تھیں۔ بیہ بتایا گیا کہ عالم تکوین یا نظام تشریع میں موجود''عدل البی'' کس طرح اسلامی علوم میں داخل ہوا اورا تنی اہمیت کا حامل ٹھیرا کہ بعض فرقوں نے اپنے آپ کو''عدلیہ'' کے نام ہے موسوم کر دیا اور عدل کو اپنے بنیا دی عقائد کا جزوقر اردیتے ہوئے بقیے فرقوں ہے امتیاز کا سبب ثمار کیا۔ جیسا کہ ہم اثنا عشری شیعہ عدل کو اپنے بنیا دی عقائد اور اصول دین میں سے ثمار کرتے ہیں۔

ا یک علمی نظریئے کےعلاوہ پینظریہ اسلامی معاشرے کے ابتدائی ایام ہے ہی عوام الناس کے درمیان ایک اور پہلو ہے مجھی مور وِگفتگور ہاہے اور وہ ہے عدل کا اجراء۔ایک عام مسلمان کا اولین اور بدیجی ترین اجتماعی عقیدہ بیتھا کہ اس کا امام، قائد اور رہبر عادل ہو عدالت کے گواہ عادل ہوں طلاق یا طلاق ہے رجوع کے گواہ عادل ہوں۔ مزید برآ ل شیعة عقیدہ بی تھا کہ امام جمعہ وجماعت کو بھی عادل ہونا جا ہے۔ ہر سلمان ان عبدوں کے بارے میں کہ جن پر عادل افراد کوفائز ہونا جا ہے ا ذمہ داری کا احساس کیا کرتا تھا۔ رسول اگرم مُلِیَّ فَالِیْمِ کی بیصدیث زبان زوخاص وعام تھی: افضل المجھاد کلمہ عدل عند امام جائو . (۱) اورای مختصر حدیث نے نجانے کتنے بہادری کے کارنا ہے اور دلیرانہ کرداروں کوخلق کیا۔

میں مباور سر المراد میں سر مدید کے بیاں ہوں ہے۔ بین کتاب ہدا کے موضوع سے بھی الماری ہوا کے موضوع سے بھی عملی پہلو نے معاشرتی زندگی میں مسئلۂ عدل پر گفتگو کی تاریخ بہت طویل ہے۔ خارج البذا ہم اس بحث میں داخل نہیں ہوں گے۔

#### فياوى چې:

اس موضوع ہے متعلق ندکورہ علمی وعملی مکاب فکرے واقفیت کے بعد 'قاری کے ذبن میں ایک سوال تھنے 'جواب رہ جاتا ہے اور وہ یہ کہ: کلام اسلامی نے سب سے زیادہ عدل کے موضوع کو اتنی اہمیت کیوں دی؟ اسلامی فقہ میں مسئلہ عدل کیوں سرفہرست رہا؟ دنیائے اسلام کی سیاست میں سب سے زیادہ لفظ عدل کیوں پردہ ُ ساعت سے مکراتا ہے؟ ان تمام شعبوں میں عدل کا ذکر یقیناً ایک بنیادی سبب اور خاص وجدر کھتا ہے۔

کیاان تمام فکری سلسلوں کی پیدائش اورنشو ونما کااصلی سبب در پردہ پچھاورتھا؟

ہماری نظر میں اسلامی معاشرے میں مسئلہ عدل کی علمی وعملی شعبوں میں آید کے بنیادی اوراولین سب کوسب سے پہلے قرآن کریم میں تلاش کرنا جائے۔ بیقرآن کریم ہے جس نے قلوب میں عقیدہ''عدل'' کی خم پاشی اورآ بیاری کیا۔عقلی عملی اور حاتی لحاظ ہے ایک ایسی روح پھوٹکی جوایک اضطراب آمیزا حتیاط کے ساتھ جمیشہ عقیدۂ عدل کی حفاظت کرتی رہے۔ بیہ قرآن ہی ہے جس نے بچلو بی انشریعی' اخلاقی اور معاشرتی عدل جیسے مختلف مفاجیم چیش کئے۔

قرآن کریم صراحت ہے اس بات کا اعلان کرتا ہے کہ عالم جستی اور خلقت کی بنیاد عدل وتو ازن اور اس کا محور مخلوقات کی استعداد اور قابلیت ہے۔ ان آیات سے قطع نظر کہ جوشدت وصراحت کے ساتھ ذات پروردگار متعال سے ظلم کی نفی کرتی جی استعداد اور قابلیت ہے۔ ان آیات سے بھی افحاض نظر کرتے ہوئے کہ جوابلاغ 'بیان اور اتمام ججت کو ذات پروردگار کی خصوصیت قرار دیتی ہیں اور یہ بتاتی ہیں کہ ندکورہ امور کا ہوناعدل اور ندہونے کی صورت میں انسان پرنز ول عذاب ظلم وستم کے متر ادف ہے ان آیات کو بھی چھوڑ ہے کہ جن کے مطابق اساس خلقت حق یعنی عدل ہے 'بعض آیات خود خداوند تعالیٰ کی فاعلیت اور تدبیر کوعدل کے

جابر حكمران كے سامنے كلمة عدل كہنا فضل جہاد ہے۔ (اصول كافي )

ساتھ قیام كرنے كے مقام كے نام سے اور بعض آيات عدل اللي كونظام خلقت كے ميزان كے نام سے موسوم كرتى بين: شَهِدَ اللّٰهُ أَنَّهُ لَا اِللَّهِ إِلَّا هُوَ وَ الْمَلْيُكَةُ وَ اُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ. (1)

وَ السَّماءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الَّمِيْزَانَ. (٢) مُوتِرالذَكرا يَت كَضَمَ مِن رسول اكرم التَّفَيْزَ لَمْ فَ فَرايا:

بالعدل قامت السموات و الارض (٣)

عدل تشریعی کا بھی قرآن کریم میں صراحنا ذکر موجود ہے بعنی شرعی قوانین کی تخلیق سے لے کرانہیں لا گواوراجراء کرنے جیسے تمام مراحل میں ہمیشہ عدل کا خیال رکھا گیا ہے۔

قر آن کریم نے واضح الفاظ میں اس بات کا ذکر کیا ہے کہ حیات انسانی پر عدل وانصاف کی بالا دی قائم کرنے کی غرض ہے ہی انبیاء ورُسل کومبعوث کیا گیا ہے:

لَقَدُ أَرُسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَ ٱنُوْلُنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَ الْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسَطِ. (٣) واضح ہے كە تا بى تىنچ پرعدل كى بالادى كا انحصاراى امر پرہے كذاولاً تو شرى اور قانونی نظام عدل پر بنی ہونیز پیتوانین معاشرے بیں اجراء بھی كئے جائیں۔

مزید برآ ل مُذکورہ بالا آیت میں جس خصوصیت کے ساتھ انبیاء کے نزول کو بتایا گیا ہے قرآ نِ کریم نے اسلامی شرعی قوانین میں بھی ای خصوصیت کا اعلان کیا ہے:

قُلُ آمَرَ رَبّي بِالْقِسُطِ (٥)

ا۔ اللہ نے گواہی دی ہے کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں ہے۔اور فرشتوں اور اہل علم نے بھی بہی شہادت دی ہے۔وہی عدل قائم کرنے والا ہے ......... (سورہ آل عمران ۱۸)

- ٣- اى نے آسان بلند كيا اور انصاف (عدل) كو قائم كيا۔ (سورة رحمٰن \_ 2)
  - سینیا آسان اورزمین عدل کی وجہ سے استوار گیں ۔ (تقسیر صافی)
- ۳۔ مخفق ہم نے رسولوں کو داخلے نشانیوں کے ساتھ بھیجااوران کے ہمراہ کتاباورمیزان(عدل) کو(بھی) بھیجا تا کہ لوگ قبط (انصاف وعدالت) سے کام لیں۔(سورۂ حدید۔۲۵)
  - ۵۔ کہدوکہ میرے پروردگارنے عدل کا تھم دیا ہے۔ (سورة اعراف ۲۹۰)

### بابعض احكام كے بارے ميں فرمايا:

### ذَلِكُمُ اَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ. (١)

قرآن کریم کی نظر میں امات وقیادت 'عجبد البی'' ہونے کے ساتھ ساتھ ظلم سے متضاد و متصادم' نیز عدل سے مملوہ ۔
قرآن کریم میں امات وقیادت کے لئے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی لیافت کے ذکر سے بہتیجہ نکلتا ہے کہ جب ابراہیم متمام
امتحانات میں کامیاب ہونے کے بعد خالص ہو گئے تو ان سے کہا گیا کہ ہم نے تہمیں امامت وقیادت کے لئے چن لیا ہے۔
ابراہیم نے التجاءیا استفہام کیا کہ کیا یہ البی عطیہ ان کی نسل میں بھی برقر اردہے گا؟ جواب دیا گیا: امامت وقیادت ایک عبد البی
ہے جو تشکروں کے نصیب میں نہیں۔

### لَا يَنَالُ عَهْدِئ الظَّالِمِيْنَ. (٢)

قر آنِ کریم اخلاقی خصوصیات کے مالک انسان کو''صاحب عدل'' کے نام سے یاد کرتا ہے۔قر آنِ کریم جب گواہ یا قاضی کے مقام پر فائز ہونے کی گفتگو کرتا ہے تو اس کی نظران افراد پر ہوتی ہے جوز بیتی' اخلاقی اور روحی کحاظ سے قابلِ اعتماد ہوں اوران افراد کوعدل سے متصف کرتا ہے۔مثلاً

یَحُکُمُ بِهِ ذَواعَدُلِ مِنْکُمُ (۳) یا آشُهِدُوا ذَوَیُ عَدُلِ مِنْکُمُ (۳)

یونانی کتب کے ترجے کے بعد ٔ عالم اسلام میں افلاطون کا بیہ جملہ مشہور ہوگیا کہ ''عدالت تمام اخلاقی فضائل کی مال ب' کیکن افلاطون کے اس جملے کے مشہور ہونے ہے گوئی دوصد یوں پہلے ہی مسلمان اس تکتے کوقر آن کی زبان سے سن چکے مشہو

عدل ہے متعلق بیشتر آیات اجماعی عدل کی جانب اشارہ کرتی ہیں۔جن میں خاندانی 'سیای عدالتی اورساجی عدل جیسے مغاہیم شامل ہیں۔ یہاں تک کے حقیر نے تقریباً ۱۱ آیات کو انہی موضوعات کی جانب اشارہ کرتے پایا ہے۔

قرآن کریم میں توحیدے معاد نبوت ہامت اور انفرادی مقصد حیات سے کے کراجتماعی امداف تک سب ہی کا

ا۔ خدا کے نزویک بیبہ منصفانہ کام ہے۔ (سور وُبقرہ ۲۸۲)

٣- ميرابيعبد ظالمون كؤنين ملے گا۔ (سورةُ بقره ١٢٥٠)

متم میں سے دوعادل افراد تھم کریں۔ (سور کا کندہ۔ ۹۵)

٣ \_\_\_ اوران مي عدوساحبان عدل كوكواه مناؤ\_ ( سورة طلاق-٢)

محورعدل ہے۔قرآن میں بیان کردہ مفہوم عدل تو حید کا ہمسر معادی بنیا دُمقصدِ نبوت ٔ حکمتِ امامت وقیادت انفرادی کمال کی کموٹی اورساج کی صحت وسلامتی کا پیاندہے۔

قرآ ن کریم کابیان کردہ عدل جب تو حید یا معادے مربوط ہوتا ہے تو عالم ہستی کے بارے میں انسانی نگاہ کوایک خاص
اندازیعنی جہاں بینی 'عطا کرتا ہے۔ بہی عدل قرآ نی جب نبوت 'شریعت اور قانون سازی ہے بنسلک ہوتا ہے توضیح قانون کی شاخت کا بیانہ اور میزان قرار پا تا ہے۔ یا یوں کئے کہ عدل کتاب وسنت کے بتائے ہوئے رائے پر چلنے کے لئے عقل کوراہ دکھا تا ہے 'تا کہ عقل فقداورا سنباط احکام کے منابع میں سے قرار پائے اور جب قرآ ن کریم امامت وقیادت کے میدان میں عدل پر گفتگو کرتا ہے تو گو یا عدل ایک طرح کی لیافت، صلاحیت وشائنگل ہے۔ جب اخلاق سے عدل کونسلک کرتا ہے تو عدل انسانی مقصد حیات شار کیا جا تا ہے اور جب سابق کے بعدل زیر بحث ہوتا ہے تو بیا کی نے در درے میں آتا

یہ سی طرح ممکن تھا کہ قرآنِ کریم جس مسئلے کو اتنی اہمیت دیتے ہوئے بھی جہاں بنی کا نام دے رہا ہو، کہیں قانون کی شاخت کا معیار بتار ہاہؤ بھی امامت وقیادت کا پیانہ قرار دے رہا ہؤ کہیں حیات انسانی کا مقصد اور کہیں بطور ساجی ذمہ داری کے تعارف کروار ہاہؤاس قرآن سے شدید عقیدت اور قبلی تعلق رکھنے کے ہاوجود مسلمان اس مسئلے کو زیر بحث نہ لا کیں۔

ہماری نظر میں بھی وہ وجو ہات ہیں کہ جن کی بنا پر ہمیں اس مسلے کے آغاز اور پیدائش کے کسی اور سبب کی جبتو کرتے ہوئے اپنے ذہن کو بلاوجہ نہیں تھکانا چاہئے کیونکہ مسلمانوں کی عملی اور علمی تحریکوں کے ابتداء ہی ہے''عدل''ہر مقام پرنظر آتا

مسلمانوں کا اس مسئلے کو اتنی اہمیت دینا نیز کلام، فقد اور دیگر اسلامی اجتماعی علوم میں اس مسئلے کے رسوخ ونفوذ کا سبب بلاشبرقر آن ہی تھا۔ اگر چہ اس مسئلے کے سلسلے میں محاذ آرائیاں بھی ہو گیں جن کے نتیجے میں بعض نے تو اس مسئلے کومن وعن اور بنا کسی ترمیم کے قبول کرلیا ' جبکہ بعض دیگر گروہوں نے تو جیہات اور تاویلات کے ذریعے اس کی اصلی شکل ہی کو بگاڑ دیا۔ اس کے علاوہ بھی پچے معاشرتی ' سیاسی اور نفسیاتی اسباب ہیں لیکن ہماری نظر میں اس مسئلے کے اسلامی معاشر سے میں داخل ہونے کی بنیا دی وجہ یہی ہے۔

اگر چیابعض افراداس مسئلےکوا یک اور تناظر میں دیکھتے ہوئے اس کی تعلیل اور تعلیل کرتے ہیں۔جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ بعض دیگر مکاتب فکر سے تعلق رکھنے والے افراد ساجی ومعاشرتی مسائل کی ایک اور طرح سے تعلیل اور تعلیل کرتے ہیں۔ان مکاتب کے پیروکار 'ساجی ومعاشرتی مسائل کواپنے پیش ساختہ سانچوں میں زبروتی ؤ ھال کربیان کرنا چاہتے ہیں۔ ایسے مکاتب میں طبقاتی اختلاف اور سابی محاذ آ رائیوں کی بنیا داستھ سال ومحرومیت یا تعلم اتعیش قرار پاتی ہیں نیز ہر تم کی تحریک اور جدو جہد کا محور بھی بھی امور ہیں۔ان مکاتب کی نظر میں انسان کی روح ' فکر ' ذوق ' سلیقے اور جذبات میں رونما ہونے والی ہر جگی اس کی مادی ضروریات اور با ہمی معاشی تعلقات کا روئمل ہے۔ ندکورہ بالا تمام امور کا ڈھانچے معاشیات اور اس کے ختلف شعبوں پر استوار کیا جاتا ہے۔ کسی شخص کے شعور' قریبے' جذبات اور فنون اطیفہ کی خصوصیات کو اس کے طبقاتی نظام میں تلاش کرنا چاہئے۔ اگر سعدی نے کہا ہے: '' انسان کی خوشحالی اس کے شکم کی مربونِ منت ہے'' تو اس مکتب فکر کے نزدیک نہ صرف خوشحالی اور انچھی زندگی بلکہ افکار احساس جذبات اور ذوق سلیم یہاں تک کہ مقدس ومنزہ امور بھی شکم کے مربون منت ہیں۔ تمام راسے شکم پرختم ہوتے ہیں۔

ان افراد کی نظرین اگر معاشرے میں سے زیادہ'' کا نعر ولگتا ہے تو اس کا سب کوئی اور چیز میں بلکہ معاشی ان افراد کی نظرین اگر معاشرے میں سب سے زیادہ'' کا نعر ولگتا ہے تو اس کا سب کوئی اور چیز میں بلکہ معاشی بات اور معاشرتی طبقوں کا اختلاف و تشکش ہے۔ اگر دو مکا پ فلر کوفقہ یا کلام کے لبادے میں ایک دوسرے کے مدمقابل پاتے ہیں کہ جن میں سے ایک مکتر ہوجاتا ہیں کہ جن میں جان لیمنا چاہئے کہ ندکورہ بالا عقلی' فکری' کلامی اور فقعی جھڑ چین ایک پس پردہ محاز آرائی کی بیا گر ہیں اور وہ ہے ہے' تو جمیں جان لیمنا چاہئے کہ ندکورہ بالا عقلی' فکری' کلامی اور فقعی جھڑ چین ایک پس پردہ محاز آرائی کی بیا گر ہیں اور وہ ہے استحصال کے شکار طبقہ کا رفاہ طلب اور متول طبقے کے سامنے قیام ۔عقل وشعور' شکم کے تابع ہیں۔ ناممکن ہے کہ ایک پڑھنیش زندگی گذار نے والاضحف نظریۂ عدل کا وفاع کرے۔ بالکل ایسے بی کہ جیسے ایک استحصال کا شکار انسان نظریۂ عدل کا انکار

ہاری نظر میں تاریخ کا یہ تجزیدا کیا ہے جانبدارانداور یکھرفہ تجزید ہے۔ مادی ضروریات بلاشبدانسانی عقا کدوافکار کی تھکیل میں ایک نبایت اہم کردارادا کرتی ہیں نیزید بھی ممکن ہے کہ عالم اسلام کی علمی سابتی اور سیاسی محافہ آرائیوں میں معاشیات کی پر چھائیاں بھی نظر آئیں لیکن یہ سی طور ممکن نہیں کہ ان تمام آرز وؤں اور خواہشات کو جنہوں نے انسان کا احاطہ کرتے ہوئے اے جگڑر کھا ہے اوران تمام بنیادی عوامل کو جوانسانی شخصیت کی تھیر میں موڑ ہیں صرف معاشی و مادی ضروریات میں خلاصہ کر ویا جائے۔ یہی نہیں بلکہ انسان کی اجتماعی اور انفرادی زندگی پر کو نے عوامل حاکم ہیں؟ اس کے بارے میں کوئی قطعی فیصلہ کرنا شاید جائے ہوئے تابیہ جائے ہیں۔ کہ انسان کی اصلی اور بنیادی ضروریات کوصرف مادی ضروریات میں محصور کروینا ہرگڑ قابل قبول نہیں۔

یہ بات میری سمجھ سے بالاتر ہے کہ فدکورہ بالا بیانوں اور معیارات کے ذریعے س طرح اس بات کی توجید کی جاسکتی ہے کہ مثلاً ہامون معتصم اور واثق معتزلی مکتبہ فکر کی زوروشور سے حمایت کرتے ہوئے عقید وُ عدل کو قبول کرتے ہیں لیکن متوکل جو ای طبقے 'ای گروہ اور ای نسل سے تعلق رکھتا ہے'ا کی مخالف نظریئے کا حامی بن جا تا ہے اور عدل کے حامیوں کے ساتھ وہی کام کرتا ہے جواس کے اسلاف نے مخالفین عدل کے ساتھ کیا۔

اس بات کی کس طرح توجیہ کی جاسکتی ہے کہ صاحب بن عباد جود نیا کے متمول ترین افراد میں سے تھا، ناز وفعت میں پلا بڑھا' کس وجہ سے عقیدہُ عدل کا پرزور حامی بن گیا؟ جبکہ تنگدتی اور افلاس کا شکار اس کے ہم عصر علاء کی بھاری اکثریت نے اس نظریے کومستر دکرتے ہوئے اشعری مکتب کوقبول کرلیا۔

صاحب بن عبادایک خوش قسمت اورخوشحال وزیر ہونے کے ناطے کم نظیر شخص ہیں۔ اکثر وزراء کے برخلاف کہ جواپنے سروگردن میں جدائی کے بعد بی قبر میں اترتے ہیں اوراپنے بڑول کے معتوب قرار پاتے ہیں ٔ یہ اپنی آخری سانسوں تک وزارت کے عہدے پر فائز رہے۔ان کی آخری رسومات کمیت اور کیفیت کے لحاظ ہے تاریخ میں بےنظیر تھیں۔ابن خلکان کا کہنا ہے:

' ' کسی نے بھی صاحب بن عباد کی ما نندخوش قشمتی اور کا مرانی کواپنی زندگی میں اس طرح نہیں پایا۔''

صاحب بن عباد نے جو کہ دزیر بھی تھے اور عالم بھی اپنی زندگی کواپے بی طبقے کی وزراء کی مانند نہایت ناز ونعت کے ساتھ گذارالیکن بقیہ وزراء کے برتکس کہ جومعتوب ہوکرو نیاہے جاتے ہیں اوران کی میت کے ساتھ ان کا نام بھی فن ہوجاتا ہے ان کی شہرت اور کچو بیت باقی رہی اوران کی موت ان کی زندگی کا دومرا پہلور کھنے والے افراد لیعنی علاء کی مانند واقع ہوئی۔ علاء کہ جواپنی زندگی تو گمنا می اور محرومیت میں بسر کرتے ہیں لیکن ان کی شہرت اوراختر ام کا آغازان کی موت ہے ہوتا ہے۔ علاء کہ جواپنی زندگی تو گمنا می اور محرومیت میں بسر کرتے ہیں لیکن ان کی شہرت اوراختر ام کا آغازان کی موت ہے ہوتا ہے۔ صاحب بن عبادا پنی آخری سائسول تک وزیر ہے اور علاء کی مانند شہرت واحتر ام کا مالک ہونے کے علاوہ ان کی ایک اورانا باپ اور وہ خود وزیر تھا۔ یعنی مسلسل تین نسلوں تک وزارت بطور ورشنت تھی ہوئی۔ خودان کا نام اساعیل والد عباد اور دادا عباس تھے۔ شاعر نے ان کے مسلسل تین نسلوں تک وزارت بطور ورشنت تھی ہوئی۔ خودان کا نام اساعیل والد عباد اور دادا عباس تھے۔ شاعر نے ان کے مسلسل تین نسلوں تک وزارت بطور ورشنت تھی جو دان کا نام اساعیل والد عباد اور دادا عباس تھے۔ شاعر نے ان کے مسلسل تین نسلوں تک وزارت بطور ورشنت تھی جو دوران کا نام اساعیل والد عباد اور دادا عباس تھے۔ شاعر نے ان کے مسلسل تین نسلوں تک وزارت بطور ورشنت تھی ہوئی۔ خودان کا نام اساعیل والد عباد اور دادا عباس تھے۔ شاعر نے ان کے اسلسل تین کیا ہوئے۔

ورث الوزارة كابر عن كابر موصولة الاسناد بالاسناد مورث الوزارة كابر عن كابر موصولة الاسناد بالاسناد يروى عن العباس عباد وزار ته و اسماعيل عن عباد (۱) است نازونعت اورجاه ومقام كے باوجود صاحب بن عباد عدل كے يرزور حاى تصاور انبيس اس يرفخ بحى تقار و خود كہتے ہيں

ا۔ وزارت کامنصب ایک سیدوسر دارکود وسرے سیدوسر دارے میراث میں اس طرح سے ملی کہ جس طرح سے کوئی مال واسباب میراث میں منتقل ہوتا ہے کہ بیدوز ارت عباس سے عباد کوائ طرح عباد سے اساعیل کونتقل ہوئی۔

لو شق عن قلبی يرى وسطه سطران قد خطا بلاكاتب العدل و التوحيد في جانب و حب اهل بيت في جانب (١)

علم فقد میں بھی عدل کی واستان ہو بہو بہی ہے۔ ہارون کا قاضی القصناۃ یعنی ابو یوسف عدل کا پرزورحا می بنتا ہے جبکہ احمد بن ضبل قید کی صعوبتیں اور تازیانوں کی تکلیف برداشت کرتے ہوئے عدل کی ندمت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ہماری نظر میں انسان کے افکار وعقا کدکواس طرح کے معیارات اور موازین میں منحصر کر دینا ساوہ لوحی پر پنی سوچ کا نتیجہ

۔ اس تمہیدی بحث کو چھیڑنے کا مقصد ہیہ ہے کہ ہم افکار وعقا کد کو ابھارنے کے سلسلے میں قر آن کریم کے تقمیری کر دار کی نشاندی کریں ٹیز قر آن کریم کی نظر میں ان عقا کد کی اہمیت اوراصالت پر بھی روشنی ڈالیس۔

البتہ کتاب ہذا ہر گزید دعویٰ نہیں کرتی کہ مسلمہ عدل پر ہمہ جانب اور کما حقد قرآن پسندانداز سے روشنی ڈالی گئی ہے۔ سیکن شاید بید دعویٰ کیا جا سکے کہ تکوینی اور البی عدل کہ جوقر آن کریم کے چیش کر دہ عدل کے موضوعات میں سے ایک ہے کسی حد تک جدید اور تاز ونظریات کے ساتھ چیش کیا گیا ہے۔

ےاجمادیالاولی۳۹۳اھ مرتضی مطہری

ا۔ اگر میرے دل کو چیرا جائے توان کے اندریہ و وسطرین بغیر کسی کا تب سے تکھی ہوئی ملین گی۔ ایک طرف عدل اور تو حید تو و و سری طرف حب الل ہیت ۔

پہلاباب

<u> جيئيت</u> چيشي

## ولرافافاهمارالي:

ہم بنی نوع انسان ایسے شخص کو صاحب کمال مانتے ہیں جو دیگر انسانوں کے بارے میں کوئی براارادہ نہ رکھتا ہوان کے حقوق کو پامال نہ کرئے انسانوں کے درمیان کسی نارواامتیازی سلوک کا قائل نہ ہوا پنی حکومت اورافتذ ارکے دائر ہ کارکے تحت موجودا فراد کو غیر جانبدارانہ اور عاد لانہ نظرے دیکھتا ہوئیز لوگوں کے درمیان اختاہ فات اور چیقاش کی صورت میں مظلوم کا حامی اور ظالم کادشمن ہو۔ایسے مخص کوہم 'دخشین'' کے لائق سجھتے ہیں اور خوداس مخض کو ''عادل'' کا نام دیتے ہیں۔

اس کے مدمقابل الیے محض کو جودوسروں کے حقق تی کو پامال کرے اپنی سلطنت وقد رہ کے زیرا نظام افراد کے درمیان ناروا امتیازی سلوک کا قائل ہؤ سٹمگر کا طرفدار اور کمز ور کا دشمن ہؤیا کم از کم ستمدیدہ اور شکر کے درمیان اختلاف اور محاذ آرائی کی صورت میں ''غیر جانبداز'' رہے ایک طرح کے فقص یعنی' نظلم' سے متصف کرتے ہیں اور اسے ظالم کا نام دیتے ہیں۔ اس کی اس راہ وروش کو'' تقیمے'' کا مستحق سمجھتے ہیں۔

اب پروردگار متعال کے بارے میں کیا کہنے گا؟

اولاً: جس مفہوم ومعنی میں انسان کے لئے عدالت کمال اورظلم نقص ہے کیا ای طرح ہے ذات الٰہی کے لئے بھی عدل و عدالت کمال اورظلم نقص ہے کیا ای طرح ہے ذات الٰہی کے لئے بھی عدل و عدالت کمال اورظلم نقص ہے؟ عدل وظلم اپنے شناخت شدہ معنوں میں ایسے اخلاق مفاہیم کا نام ہے جوصرف انسانی ساج سے مخصوص ہیں اور اصطلاحاً '' قرار دادی مفاہیم'' اور' عملی حکمت'' کے زمرے میں آتے ہیں''حکمتِ نظری'' کے دائرے میں نہیں۔

بنابرای کیاندکوره مقولے انسانی زندگی اوراس کے دائر ۃ اختیارے باہرکوئی وجوز نہیں رکھتے ؟

ٹانیا: ذات باری تعالیٰ پر بالفرض عدل وظلم کوبطورانسانی اخلاق ہے متعلق صفت کے لاگوکر دیا جائے یعنی فرض سیجئے کہ عدل و ظلم کوبطورانسانی اخلاقی خصوصیتوں کے ذات باری تعالیٰ میں بالتر تیب صفتِ کمال وصفتِ نقص شار کربھی لیا جائے تو کیا عقلاً میمکن ہے کہ ذات باری تعالیٰ کا کوئی فعل ظلم کا مصداق قرار پائے؟ اور بیسوال اس نظریئے کی بنا پزئیں کہ جس کے مطابق ذات باری ہے صدور ظلم محال ہے اور نہ ہی اشاعرہ کے اس نظریئے کی بنا پر کہ جس کے مطابق حسن وقتح اور عدل وظلم بیسب شری مقولے و مفاہیم ہیں عقابیم ہیں کونکہ مید دونوں نظریۓ کی اور چیز کی جانب اشارہ کرتے ہیں جس کے متعلق ہم بعد میں شری مقولے و مفاہیم ہیں مقال کو تبول اور ان کو حقیق مفاہیم و مقولات مانے ہوئے اگر ہم ہیں کہ عدل دوسروں کے حقوق کا خیال رکھنے اورظلم ان کے حقوق کو پامال کرنے کا نام ہے۔ بالفاظ دیگر جہاں کسی کے حق کی بات آئے اور کوئی ذات اس ندکورہ حق پراولویت رکھتی ہوتو ایسی صورت میں اس حق پر تبجاوز اس پراولویت رکھنے والے ذی حق پر ظلم شار کیا جائے گا۔

واضح ہے کے گلوقات کے باہمی تعلقات درا بطے اولویت وعدم اولویت اور مالکیت وعدم مالکیت 'صرف بعض مقامات پر معنی ومغبوم رکھتے ہیں۔مثلاً زیدا پنی زندگی' آزادی اورا پنی پیدا کر دہ دولت پر اولویت مالکیت اور فوقیت رکھتا ہے۔عمروا پنی زندگی وآزادی اور کمائی پراولویت رکھتا ہے۔زید کاعمرو کے دائر ہا اولویت پر تجاوز اور پیش رفت بھی ظلم ہے۔

اب خالق وگلوق کے بارے ہیں کیا گئے گا؟ مخلوق کے پاس جو بھی ہے' سب خالق کی عطا ہے۔ مخلوق کی اولویت اور مالکیت و مالکیت کا مرتبہ خالق کی اولویت اور مالکیت کے متوازی کوئی اور مالکیت و اولویت اور مالکیت کے متوازی کوئی اور مالکیت کے اولویت قابل تصور نہیں۔ اس بات کو بچھنے کے لئے اس مثال پر توجہ کیجئے۔ خدااور انسان کی مالکیت باپ اور بچول کی مالکیت کی مانکہ ہے۔ مانکہ ہے۔ باپ اپنے ہر بچے کے لئے ایک آیک کھلونا خرید تا ہے' ہر بچا ہے' کھلونے کی نسبت عتی مالکیت واولویت رکھتا ہے۔ ہر بچہ دوسرے بچے کے وضل اور تصرف کو ایک تا جائز دخل اور اپنے حقوق کی حدود پر ناجائز تجاوز شار کرتا ہے' لیکن کیا ہر بچے کی ہر بچہ کی مالکیت اور اولویت' باپ کی اولویت اور مالکیت کی بعد ہے' یا بچے کی مالکیت کا مرتبہ اور مرحلہ' باپ کی مالکیت کے بعد ہے' اور ان دونوں مالکیت کی مرتبہ اور مرحلہ' باپ کی مالکیت کے بعد ہے' اور ان دونوں مالکیت کی مرتبہ اور مرحلہ' باپ کی مالکیت کے بعد ہے' اور ان دونوں مالکیت کی مرتبہ اور مرحلہ' باپ کی مالکیت کی مرتبہ اور مرحلہ' باپ کی مالکیت کے بعد ہے' اور ان دونوں مالکیت کی مرتبہ اور خلق و کیا در حقیقت اس نے اپنی ملکیت میں دخل و تصرف کرے تو کیا در حقیقت اس نے اپنی ملکیت میں دخل و تصرف کرے تو کیا ہے'؟

خداوند تعالی علی الاطلاق ما لک الملک ہے۔اس کی ملکت میں اس کا کوئی شریکے نہیں۔ بغیر کسی مجاز گوئی کے حقیقتا یہ کہا حاسکتا ہے کہ

> له الملك و له الحمد .(1) و اليه يرجع الامر كله.(٢)

ا۔ اُسی کی بادشاہت ہاور تعریف اُسی کے لئے سز ادار ہے۔ (سور اُ تغابن۔ ا) ۲۔ اُسی کی طرف برکام پھر کر لوشا ہے۔ (سور ہُ ہود۔ ۱۲۳) بنابرایں عالم ہستی میں خداوند تعالی کا ہر تصرف خوداس کی اپنی ملک وسلطنت میں تصرف ہے۔اس کے مدمقائل کو کی بھی موجود کسی قتم کاحق مالکیت واولویت نہیں رکھتا۔ لہذا خداکی ذات سے صدور ظلم کا تصوری ممکن نہیں ۔لیکن اس کی وجہ بینہیں کہ قباحت ظلم کی بنا پر خداظلم نہیں کر تا اور نہ ہی اس کی وجہ بیہ ہے کہ خداکی ذات میں حسن وقع عقلی کا وجود ہے معنی ہے ۔ حتی اگر یہ بھی فرض کر لیا جائے کہ ظلم بذات خود فتی ہے اور حسن وقع ذاتی کا قانون جس طرح انسان کے افعال پر لا گو کیا جاتا ہے اس طرح خداوند تعالی کے افعال پر لا گو کیا جاتا ہے اس طرح خداوند تعالی کا کوئی بھی فتل ظلم کا مصداق نہیں بن سکتا ۔ کیونکہ خداوند تعالی کے افعال پر بھی لا گو کیا جائے میں مالکیت نہیں رکھتا۔ بنا برایں کی بھی شے میں خداوند تعالی کے تصرف کوظم قرار نہیں و یا جا سکتا ۔

کہتے ہیں آ لیحمدان کا بادشاہ سیف الدولہ حمدانی شعروا دب سے لگاؤ رکھتا تھا'اس کی محفل ادباء کی محفل ہوتی تھی۔ایک روزالی ہی ایک محفل میں کہ جہال کہند مثق شیعہ عرب شاعرا بوفراس حمدانی بھی موجود تھا'اس نے کہا کہ میں نے ایک شعر کہا ہےاور میرے خیال میں کوئی بھی شخص بجزا بوفراس کے اس کا جواب نہیں لاسکتا:

لَکَ جِسْمِی تُعِلَّه فَدَمِی لاَ تُطِلَه (١) قَالَ إِنْ كُنْتُ مَالِكاً فَلِيَ الْآمُرُ كُلُّهُ (٢)

بلاشبۂ اگر عدل اورظلم کوان کے اس مروجہ اخلاقی اورعقلی حسن وقتح پر پینی معنی ومفہوم کے تناظر میں دیکھیں اور افعال اللہی کوائ عقلی حسن وقتح کی حدود کا پابند مجھیں نیز افعال پر دروگار کو' دوسروں کے حقوق کا خیال رکھنے' کے تراز وہیں تولیں تو اس مرحلے پر جمیں ہیرکہنا پڑے گا کہ خداوند تعالی ندکورہ بالامفہوم کے لحاظ ہے نہ تو عادل ہے اور نہ ہی ظالم کیونکہ کسی بھی ایس جستی کا تصور ہی مکن نہیں جوذات باری سے زیادہ کسی شئے پڑتی اولویت اور فوقیت رکھتی ہو کہ جس کا خیال ندر کھنے کے نتیج میں ذات پر دردگار ہے تلم مرز دہو سکے۔

ثالثاً: عدل وظلم کے مروجہ مفہوم ومعنی سے صرف نظر کرتے ہوئے اورائیس انسانی ساج کے ذریعے ایک طے شدہ قانون قرار دیتے ہوئے کیا مروجہ مفہوم سے بالاتر کوئی ایسامفہوم موجود ہے جوعدل وظلم کو محکمت نظری 'کے مفاہیم میں داخل کردے اور دوعملی حکمت' 'بیعنی اعتباری اور قرار دادی مفاہیم سے خارج کردے۔ جس کے نتیج میں علم' قدرت یا کم از کم خالفیت وراز قیت

ا۔ میراجم تیری ملکیت ہے تم پے در پیاس کوایذاء پہنچار ہے ہوئٹین ایک ہی دفعہ میں میراخون کیونٹییں بہار ہے؟ ۲۔ محبوب نے کہا:اگر میں تمہاراما لک ہوں تو تمام اختیارات میرے ہاتھ میں ہیں۔مالک طلق کے سامنے چوں و چرا کرنا ہے معنی ہے۔

کی ما نندعدل کو بھی ایک کمالی اور ثبوتی صفت میں شار کیا جاسکے؟ اور دوسری طرف ترکیب، جسمانیت اور محدودیت وغیرہ کی ما نندظلم کوایک منفی اور سلبی صفت گردا نا جاسکے؟ نیز ای نظر یے کی بنیاد پڑ کیا جہانِ جستی میں رونما ہونے والے حواوث کی عدل و طلع کے تناظر میں عقلی تفسیر و تشریح کی جاسکتی ہے؟ یا نہیں بلکہ فدکورہ قاعدے کو تحدِ وعبودیت کی بنیاد پر من وعن قبول کر لیمنا حاسے؟

یہ ہیں وہ تمام سوالات جواپنا سیجے اور پدلل جواب جا ہے ہیں؟ ان تمام ہاتوں نے قطع نظرُنا قابلِ انکارامرے کہ''عدل کا علم وہندہ'' اور'' ہر پاکنندہ'' کے لحاظ سے خداوند تعالیٰ کی معرفت وہ اہم ترین اور بنیاد کی ترین معرفت ہے جس کی بنیاد پر تمام آسانی ادیان میں خدااورانسان کے رابطے کو برقر ارکیا گیاہے۔

اب اس مقام پرخدا کی ایک تعریف تو فلسفیوں کی چیش کردہ ہے وہ خداجے ارسطور و محرک اول '' کا نام ویتا ہے۔ ایسا خدا صرف انسانی عقل و نظر ہے سروکارر کھتا ہے، اس کے جذبات واحساسات ہے نہیں۔ فرض کیجے ایسا خداعدل وظلم کے کھاظ ہے زیر بحث نہ آئے لیکن خدا کی ایک تعریف انبیاء کی چیش کردہ ہے جس کے مطابق خداعقلی منطقی اور استدلالی پیہلو کے علاوہ انسان کے خمیراول اور جذبات ہے بھی ایک گہر اتعلق رکھتا ہے۔ ایسے ہی خدا کے ساتھ انسان بمیشہ عشق و محبت کے ایک دشتے میں نسلک ہے۔ اور یکی وہ خدا ہے جس کے ساتھ انسان کا تعلق اور رابط ایک مختاج کا بے نیاز عالم قادر عاول اور مہر بال بستی سے تعلق کی ہائند ہے۔ یقینا اس خدا کی صفات میں سے ایک صفت عدل ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ اس عدل کی تعریف و تغییر

اجتماعی سطح پرعدل نبوت کا مقصد ہےا ورفک فی مفہوم کو ید نظر رکھتے ہوئے معاد کی بنیا دُقر آنِ کریم انبیا و کی رسالت ونبوت کے بارے میں فرماتا ہے:

لقد ارسلنا رسلنا بالبينات و انزلنا معهم الكتاب و الميزان ليقوم الناس بالقسط. (١) نيزمعادُ احتسابُ محشراور بزاومزاك باربيس بياعلان كرتاج:

ا۔ یقیناہم نے اپنے پیغیبروں کو واضح دلاکل دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور تراز دکو بھی نازل کیا تا کہ لوگ عدل کے ساتھ قیام کریں۔ (سورۂ حدید۔ ۲۵)

بعض آیات میں عدل اور عدل کے ہمراہ قیام کی صفت کوخداوند تعالی کے لئے ایک جُوتی صفت قرار دیا گیا ہے۔ یعنی قرآن کریم صرف ذات پروردگار کوظلم سے منزہ بی نہیں کرتا بلکہ براہ راست عدل کوخدا کیلئے ثابت بھی کرتا ہے۔ ارشاد الله عنوں منزہ بی کہ و اولو العلم قائماً بالقسط . (٣)

بنابرایں اسلام کی نظر میں عدل الہی بلاشہ بجائے خود ایک حقیقت ہے اور ایک ایسی صفت ہے جس سے خداوند تعالیٰ کو متصف ماننا پڑے گا۔

### والمحافظة:

بطور کلی میداومعاوے متعلق مسائل میں ہر مکتبہ ُ فکر کا اپناجدا طرز ُ لفکر ہے۔اہلِ حدیث مشکلمین ٔ حکماءُ عرفاءاور تجرباتی علوم کے پیروکاروں نے اپنے اپنے انداز ہے اس راہتے کو طے کیا ہے۔

فروع وین کی مانتزاصول دین بین بھی اہلی حدیث نے ہوتم کے نظر میں استدلال اور منطق کو مستر دکرتے ہوئے اللہ بھی استدلال اور منطق کو مستر دکرتے ہوئے بلا چوں و چراسر تسلیم خم کرنے کو اپنانصب العین قرار دیا۔ اس مکتبہ فکر کی نظر میں اقلیم دین کے دائرے میں آنے والے کسی بھی موضوع پر خواہ وہ اصول دین ہوں یا فروع دین بحث استدلال اور چوں چرا کرناممنوع قرار پایا۔ ہرمسئلے کے سامنے دم سادھ لینا ضروری ٹھیرا۔ جہاں کتاب وسنت میں آیا ہے کہ پروردگار عالم جی علیم فدیرا ورمریدہ و جی یہ بھی آیا ہے کہ وہ عادل ہے لینا ضروری ٹھیرا۔ جہاں کتاب وسنت میں آیا ہے کہ پروردگار عالم جی علیم فدیرا ورم بدہ نے وجی یہ بھی آیا ہے کہ وردگار خوں وچرا قبول کر لینا جا ہے۔ اس بحث کی قطعا کوئی ضرورت

ا۔ عدل کے تراز وؤل کو قیامت کے دن ہم نصب کریں گے۔ کسی پر بھی کو کی ظلم نہ ہوگا۔ سرسوں کے ہم وزن دانے کے برابر ہو تو ہم اسے لائیں گےاور یہی بس کہ ہممختسب ہیں۔ (سورہُ انبیاء۔ ےم)

۲۔ ایساہر گزنیس کہ خداان برظلم کرے بلکہ وہ خودا پنے آپ برظلم کرتے ہیں۔ (سورہ توبہ۔ ۵۰)

۳۔ خدا طائکہاورصاحبانِ علم گواہی دیتے ہیں کہ بجز خدائے بکتا کے کوئی معبود نہیں اور وہی عدل کو ہرپا کرتا ہے۔ (سورۂ آلعمران - ۱۸)

٠٠ ∭ عدل العي

نہیں کے عدل کیا ہے؟ خداوند تعالیٰ کس دلیل کی بنیاد پر عادل ہے؟ یجی نہیں بلکہان امور پرغور وفکر کرنا بدعت اور حرام ہے۔ بنابرایں ان افراد کے سامنے عدل کے نام ہے کوئی موضوع زیر بحث نہیں۔ بالفاظ دیگر بیلوگ ہرگز اپنے آپ کوعدل الٰہی پر ہونے والے اعتراضات کا جواب دینے کا پابندنہیں مجھتا۔

۔ یقیناً بیا کیک بے بنیادتصور ہے۔ ہم نے''اصول فلسفہ و روش ریالیسم'' کی پانچویں جلد کے مقدمے میں' ندکورہ بالا نظریئے کے بے بنیاد ہونے پڑگفتگو کی ہے۔لبذاد و ہارہ اس کوئیس چھیٹریں گے۔

ان حضرات کے علاوہ بقید مکا تب فکر تفکر وقع تی کو جا کز سمجھتے ہیں اور مختلف انداز سے انہوں نے اس مسلکے پر بحث وضیق

بھی کی ہے۔

عدل کے بارے میں منتظمین کے بہاں دونظریے ملتے ہیں ایک گروہ (اشاعرہ) اپنے طرز تفکر کے ذریعے اس بنتیج پر پہنچا کہ صفت عدل نعل خداے ماخوذ ومنتزع ہے کہ وہ فعل خدا ہے اور بس ۔ ان کی نظر میں خدا کا ہرخعل بذات خود نہ تو عدل ہے ۔ ہے اور نہ بی ظلم ۔ ادرا گراس کے کئی فعل کو''عدل' کا مصداق قرار دیا بھی جائے 'تو فقط اس بنا پر کہ وہ فعل فعدا ہے ۔ مزید برا س خداوند متعال کے علاوہ کوئی بھی فاعل 'نہ بالاستقلال اور نہ بی مضم بالغیر' سرے سے وجود نہیں رکھتا۔ لہٰذا مزید وہ کتوں کو مذاخر رکھتے ہوئے خدا کے افعال میں ظلم کا کوئی معنی و مفہوم نہیں ۔ ان کے یہاں عدل کی تعریف بجزاس کے کہا ورنہیں کہ عدل کے کہا ورنہیں کہ عدل ہے دارا ہرفعل خدا ہے منابرای کا نئات میں رونما ہونے والا ہرفعل فقط اس بنیاو پر کہوہ فعل خدا ہے عدل سے متصف ہوتا ہے ایسانہیں کہ مذکورہ فعل مقتضا کے عدل سے متصف ہوتا ہے ایسانہیں کہ مذکورہ فعل مقتضا کے عدل اسے خدا نے اسانہام دیا۔

ان افراد کی نظر میں افعال خدا کسی قانون کے تحت نہیں۔ مثلاً ہم قانون عدل کو مدنظرر کھتے ہوئے یہ بات یقین سے نہیں

کہ سے کے خدا نیک اوگوں کو جزاد کے اور گناہ گاروں کو سزا۔ نیز یہ بھی نہیں کہد سے کہ خدانے قرآن کریم میں جو وعدہ و یا ہ

وہ اس کو پورا کرے گا بلکہ اگر خدا نیک افراد کو جزااور گناہ گاروں کو سزاد ہے تب بھی مقتضائے عدل ہے اور اگر اس کے برعکس

کرے تب بھی بین عدل یعنی اگر خداا ہے وعد ہے پورے کرے تب بھی عدل اور اگر وعدہ خلافی کرے تب بھی عدل ۔ اگر

خدااس شے کو جو وجو دمیں آنے کی مستق ہے فیض وجو دے سر فراز کرے تب بھی عدل اور اگر شکرے تب بھی عدل ۔ کیونکہ

جو وہ انجام دے وہی عدل ہے ۔

آنچه آن خسرو کند شیرین بود.

یہ افرادا گرچہ اپنے تین عدل کامنکر نہیں بھتے لیکن ان کے تغییر کر دہ عدل کے مطابق بیلوگ در حقیقت عدل کے منکر ہیں۔ للبندا اشاعر و کے مخالفین یعنی شیعہ اور معتزلیوں نے ''عدلیہ'' کے نام سے شہرت پائی۔ بینام اس امر کی جانب اشارہ کرتا ہے کہ

اشاعرہ کاعدل درحقیقت عدل کی تغییر نہیں بلکہ اٹکا رعدل ہے۔

ان حضرات کی نظر میں عدلِ البی کے نام ہے کوئی مسلہ یقینا زیرِ بحث لایا ہی نہیں جاسکتا۔اس کے علاوہ بیا فرادعدل پر ہونے والے اعتراضات کے جواب ہے بھی بقید مکا تب فکر کی نسبت آزاد تر اور غیر پابند ہیں۔

انہوں نے برعم خود'' سنزیہ' کے راستے پر چلنا چاہا۔ بیافراد خداوند تعالیٰ کوشرک خالقیت اورظلم وسم سے منزہ ومبرا کرنا چاہتے تھے۔ اسی بنا پر جہال انہوں نے خدا کے علاوہ ہر شئے سے فاعلیت کی نفی کی وہیں حقیقتِ عدل کوافعالِ الٰہی کے بعد والے رہے اور مرحلے میں اس طرح قرار دیا کہ افعال کے حسن وقع عقلی کوسرے سے مستز دہی کر دیا۔ اور بیکہا کہ کمی فعل کو عادلانہ کہنے کے معنی اس کے سوا کچونہیں کہ وہ فعل خدا سے صادر ہوا ہو۔ ان ہی نگات کوسا منے رکھتے ہوئے انہوں نے بیٹنجیہ نگالا کہ خداوند تعالیٰ نہ مقام فاعلیت میں کوئی شریک رکھتا ہے اور نہ ہی ظالم ہے۔

لیکن در حقیقت ان افراد نے خدا کے بجائے بشریت کے شگروں کوظلم سے منزہ اور بری کردیا۔ کیونکہ اس نظریے کے بنیاد پر تنکیل پانے والاسب سے پہلا اور داضح نتیجہ بیڈ کاتا ہے کہ فلاں خالم اگر ظلم کرتا ہے تو دراصل وہ ظلم نہیں کرتا بلکہ خدااس ظلم کا مرتکب ہوا ہے!! اور کیونکہ اس خالم کاظلم 'فعل خدا ہے لہذا بیظلم نہیں بلکہ عین عدل ہے۔ کیونکہ ان کے نظریے گی روشن میں عدل کا مفہوم سوائے اس کے پچھا ورنہیں کہ فعل خدا ہو۔ دوسری طرف کیونکہ غیر خدا کا فعل 'کسی بھی لحاظ ہے کوئی وجود میں عدل کا مفہوم سوائے اس کے پچھا ورنہیں کہ فعل خدا ہو۔ دوسری طرف کیونکہ غیر خدا کا فعل 'کسی بھی لحاظ ہے کوئی وجود میں اور حقیقت نہیں رکھتا' پس عالم ہستی کی لغت میں ظلم سرے سے موجود ہی نہیں۔ اور شاید'' متوکل عبا بی'' جیسے ظالموں کی جانب اور حقیقت نہیں رکھتا' پس عالم ہستی کی لغت میں ظلم سرے سے موجود ہی نہیں۔ اور شاید' متوکل عبا بی'' جیسے ظالموں کی جانب سے اشاعرہ کی تھا ہے۔

اس منطق کے ساتھ منظلوم کا اپنے حقوق کا وفاع اورظلم کے مقابلے میں اس کی شرعی ذمہ داری کیا ہے؟ یقیدنا واضح ہے!! اب رہا بیسوال کہ قرآن کریم ظالموں اورشٹگروں کو کیوں ظالم گردا فتا ہے؟ اور منظلوموں کے کا ندھوں پران سے مقابلے کی ذمہ داری کیوں عائد کرتا ہے؟ تو اس کا جواب اشاعرہ ہے یو چھنا جاہئے۔

دیگر متکلمین - در حقیقت جید متکلمین - نے اشعری طرز تھری پرزور نخالفت کرتے ہوئے اے ناپندیدگی اور حقارت کی
نگاہ سے دیکھا ہے - ان متکلمین نے نہ تو غیر خدا ہے فاعلیت کوسلب کیا ہے اور نہ بی توحید افعالی کو بہانہ بناتے ہوئے ظالموں
کے ظلم کی نفی کی ہے - اشاعرہ کے علاوہ دیگر متکلمین یعنی شیعہ اور معتز کی متکلمین نے جہانِ ہستی کے تمام حوادث و واقعات میں
عدل کو اپنے مقام پر ایک حقیقت تسلیم کیا ہے - قطع نظر اس کے کہ بیر حوادث و واقعات پر وردگار عالم سے منسوب ہیں یانہیں '
انہوں نے حسن وقیح عقلی و ذاتی کے نظر سے کو تبول بھی کیا ہے ۔

ان حضرات کی نظر میں اشیاء کاحسن و فتح جس طرح ہے انسانی افعال کا معیار ومیزان قراریا تاہے ای طرح افعالِ البی

عدلِ الهي

کے لئے بھی اس اصول کو پیانداور معیار قرار دیا جاسکتا ہے۔ اور اس سبب الہیات کے مختلف مسائل کے حل کے سلسلے میں سیہ حضرات ہمیشہ من وقیح عظی کو بطور سندود کیل بیش کرتے ہیں۔ بیافراڈ فدکورہ اصول کو مدنظر رکھتے ہوئے حسن عدل اور قیج ظلم کے قائل ہیں۔ ان کے یہاں بیاصول ایک اخلاقی اصول ہونے کے ساتھ ساتھ سطح رپو ہیت پر بھی معنی ومفہوم رکھتا ہے۔ ان کا کہنا ہیں۔ ان کے یہاں بیاصول ایک اخلاقی اصول ہونے کے ساتھ ساتھ سطح رپو ہیت پر بھی معنی ومفہوم رکھتا ہے۔ ان کا کہنا ہے: عدل بذات خود محمد ور اور ظلم بذات خود مدموم صفت ہے۔ ادھر خدا وند تعالی فقط ایک لا متنا ہی عقل ہی نہیں بلکہ فیاض کہنا ہے: عدل بذات خود محمد ور کے اور کی جس کو عقل محمد ورج بھی ہواور نہ ہی وہ فعل انجام دے گا جو عقل کی نظر میں کی عقول ہے، بیقینا ایسا کو کی فعل ترک نہیں کرے گا جس کو عقل محمد ورج بھی ہواور نہ ہی وہ فعل انجام دے گا جو عقل کی نظر میں غدموم ہو۔

کین حکما، وفلاسفدالہی نے ایک دوسرے راہتے کو طے کرتے ہوئے جس کی جائب ہم بعد میں اشارہ کریں سخے جہال تو حید افعالی میں خالقیت خداوند سے شرک کی ففی کی ہے وہیں فاعلیت کوخداوند تعالی کی ذات میں مخصر نہیں کیا ہے۔ بید عفرات حسن وہنج کوفعلی الہی ہے متا خراور نظام ستی ہے ماخوذ بجھنے کے باوجود ذات الہی کوظلم سے مبراومنزہ مانتے ہیں۔ حکمائے الہی حسن وقتی عقلی کو قبول اور اشاعرہ کے نظریے کومستر دکرتے ہیں لیکن دوسری طرف ان مفاجیم ومقولوں کو فقط انسانی زندگی کے دائر سے ہیں مجدود بائے ہیں۔ حکمائے الہی کی نظر میں مصن وقتے جسے مفاجیم بارگاہ قدس ربو بی ہیں بطور ایک معیار ومیز ان وجود نہیں ربو بی ہیں بطور ایک معیار ومیز ان وجود نہیں رکھتے۔ باری تعالی کے افعال کوان انسانی معیارات اور پیانوں کے ذریعے نہیں مجھا جاسکتا۔

علما ، کی نظر میں خداوند تعالی عادل ہے ، لیکن اس بنیاد پرنہیں کہ عدل وعدالت ایک اچھی چیز ہے اوراراد ہُ الہی اس امر پر مصم ہو چکا ہے کہ وہ ہمیشہ نیک کا مول کو انجام وے اور برے کا موں سے پر ہیز کرے۔ خدا ظالم نہیں اور نہ ہی اس سے ظلم سرز وہوتا ہے ، لیکن اس بنا پرنہیں کہ ظلم غذموم ہے اور خدا غذموم افعال کو انجام و بنانہیں چاہتا۔ عدل الہی کا معیار بلکہ مفہوم ایک اور چیز ہے جس کا آئندہ صفحات ہیں ذکر کیا جائے گا۔

المربی ہے ہیں۔ استانی تعمیر کوتھیل دینے والامنہ وہ مسن وہتے اوراس کے افعال میں نیک و بدکا تصور ، ایک اعتباری اور
عمل می نظر میں انسانی تعمیر کوتھیل دینے والامنہ وہ مسن وہتے اوراس کے افعال میں نیک و بدکا تصور ، ایک اعتباری اور اردادی مقولے کی قدر و قیمت عملی مفاتیم کے دائر سے میں معنی رکھتی ہے ۔ علمی اوراکتشافی میدان میں نہیں ۔ اس کی تمام کی تمام قدر و قیمت بہی ہے کہ بدایک اوزار اور آلہ ہے ۔ ایک فاعل بالقوہ
اپ ارادی واختیاری افعال کے مقصد کمال تک پہنچنے کے لئے عملی میدان میں ایسے مفاتیم ومقولوں کو بطور ''اوزار'' بنانے اور
استعمال کرنے پر مجبور ہے ۔ لیکن ذات مقدی احدیت کہ جو وجو دِ صرف کمال میں ہوں آور فعلیت خالص ہے اس طرح کی فاعلیۃ ں مقولوں اورا لیے اوزاروں کے استعمال سے خواہ وہ کی بھی شکل میں ہوں آزاد ، مبرااور منزہ ہے ۔
فاعلیۃ ں مقولوں اورا لیے اوزاروں کے استعمال سے خواہ وہ کی بھی شکل میں ہوں آزاد ، مبرااور منزہ ہے ۔

اب ری بیہ بات کے حقیقی اوراعتباری مقولوں میں کیافرق ہے؟ نیزانسانی ذہن کس طرح حسن وقتح جیسے مفاہیم کوخلق کرتا

ہے تو بیا لیک بلند پا بیاور ہار بیک بینی پرمنی گفتگو ہے جواسلامی فلسفے میں بھی زیرِ بحث ہے ہم یہاں اس بحث میں واخل نہیں ہو کتے ۔(۱)

حکماءغیرخداکی فاعلیت کو اشاعرہ کی مانند ہر گزنفی نہیں کرتے۔ بنابرایں جہاں بشر کی جانب سے ظلم سرز دہونے کی نفی نہیں کرتے۔ بنابرایں جہاں بشر کی جانب سے ظلم سرز دہونے کی نفی نہیں کرتے وہاں بشریت کوظلم سے مقابلے اور مبارزے کا ذمہ دار بھی سجھتے ہیں۔ اور دوسری طرف کیونکہ بید حضرات قانون حسن وقتح کو نفعل خداوندی کا معیار ومقیاس قرار نہیں دیتے لہٰذا اسلامی الٰہی فلسفہ میں شروع سے آخر تک کہیں بھی اس قانون کے ذریعے استدلال نہیں کیا گیا۔ ان کی نظر میں اس طرح کا استدلال خداوند تعالیٰ کی ذمہ داری کا تعین اور دائرہ کارکی حد بندی کے مترادف ہے۔

حکماءاورغیراشعری متکلمین نے عدل الہی پراعتراضات کو (جن کا ہم بعد میں ذکر کریں گے )حل طلب مسائل کی صورت میں پیش کیا ہے۔

دریں اثناء ایک اور گروہ بھی ہے 'جس کے نظریے کے مطابق اس سکنے کے کلامی اور فلفی حل سب کے سب عقلی اور ذہنی ہیں 'حس اور تجنی ہیں جس کے نظریے کے مطابق اس سکنے کے کلامی اور قبنی ہیں ہیں ہیں اور تجربی البذایہ تمام حل کوئی علمی قدرہ قیت نہیں رکھتے ۔ ان کے مطابق مسائل اصول دین ' یعنی مبدأ ومعا دے مربوط مسائل کے حل کے ای رائے پر چلنا پڑے گا کہ جس رائے کو جس اور تجرباتی علوم کے ماہرین نے اختیار کیا ہے ۔ لہذا عدل البی اور اس پر اعتراضات کے جوابات کے لئے ضروری ہے کہ عالم خلقت میں موجود اشیاء اُن پر حاکم نظام اور ان میں موجود چھپی ہوئی حکمتوں کو سمجھا جائے۔

ندکورہ بالانظریۓ کی صحت اور سقم کے بارے میں ہم نے''اصولِ فلسفہ وروش ریالیسم'' کی پانچویں جلد کے مقدمے میں بحث کی ہے'لہذا تکرار کی ضرورت محسوس نہیں کرتے۔ بیشتر تفصیل کےخواہشمندا ہی کتاب کی جانب رجوع کریں۔

عدل البی پراعتر اضات (جوہم بعد میں پیش کریں گے ) ندکورہ بالاگروہ (اہل حس وتجربہ) کے لئے ایسے مسائل کی صورت میں پیش نظر ہے جن کے حل کی تلاش اوراس حل کو پیش کرنے کے لئے تگ ودو کی ضرورت ہے۔ بلکہ یوں کہنا زیادہ مناسب ہوگا کہ ان حضرات کے لئے صورت حال ذرا مزید علین ہے۔ اس کی وجہ بیہ کہ متنظمین اور حکماء نے وجو وخدا اور معنف حفات کے اثبات کے لئے جن ولائل کو پیش کیا ہے ان میں سے ایک ولیل عالم ہستی پر حاکم نظام کا متقن 'مشخکم اور حکیمانہ ہونا ہے۔ نیز ان حکماء کی نظر میں عالم ہستی پر حاکم نظام کا متقن 'مشخکم اور حکیمانہ ہونا ہے۔ نیز ان حکماء کی نظر میں عالم ہستی پر حاکم متقن نظام کا اثبات فقط عدل البی کے تابت ہونے سے وابستہ نہیں۔

ا- رجوع كرير "أصول فلسفه وروش رئاليهم" جلد دوم مقالد ششم

لبذاا گریہ حکماء مسئلہ عدل وظلم پراعتراضات کومنطقی وعقلی بنیادوں پرحل نہ بھی کر پائیں اب بھی خود خدا پراس کے اعتقاد وایمان میں کوئی لغزش نہیں آئے گی۔ کیونکہ ان کے لئے خدا کا وجود عالم ہستی پرحاکم نظاموں کے علاوہ ابقیہ راستوں سے قطعی اور مسلم ہے۔ اور کیونکہ خدا اور عدل الہٰی ویگر راہوں کے ذریعے ان کے لئے مسلم الثبوت ہے لہٰذا بطور کلی بیہ حضرات عالم خلقت میں عدل الہٰی کے جاری وساری ہونے پرایمان کامل رکھتے ہیں۔ اگر چہ بہت ممکن ہے کہ اس موضوع کی تفصیلی خلیل وتفسیر سے عبدہ برآنہ نہ ہو کئیں۔

لیکن ادھر دوسری طرف اہلی حس وتجربہ ہیں' جن کے نزویک کا نئات پر حاکم'' نظام احسن'' کو ٹابت کرنے کا واحد راستہ عدل البی ہے۔ لبندااگریہ حضرات نظام خلقت میں ایسے مسائل کا سامنا کریں جس کی تغییر وتو جیدعدل فظم اور نظام احسن کے حوالے ہے مشکل ہو تو ایسی صورت میں خدایران کے ایمان واعتقاد کی بنیاد ہی متزلزل ہو جاتی ہے۔ بیلوگ خداو ند تحالیٰ کو مخلوقات کے نام ہے موسوم بیر آئینہ عدل البی کی دھند کی یا معکوس تصویر دکھلا کے تو یقیناً سارے سلے کی بنیاد ہی منہ مرہ و جائے گی۔

اس گروہ کی نظر میں جب تک عدل اورظلم کامعتہ حل نہ ہو وجو دخدا کے بارے میں کوئی قطعی اور فیصلہ کن رائے نہیں دی جا گئی ۔ کیونکہ عدل الٰہی پر ہونے والے اعتراضات نظام خلقت کے کمال اوراس کی تمامیت کومتزلزل کر دیں گے جس کے بتیج میں وجو دخدا پرکوئی کارآ مددلیل باتی شہیں رہے گی ۔

علامہ حتی نے ''شرح تج ید' میں علم الہی پر گفتگو کے دوران صراحت ہے اس بات کا ذکر کیا ہے کہ اگر خلقت میں موجود شراور نقائقس کا مسئلہ علی نہ ہوتو اسے حکمت اور علم الہی میں ایک خامی نضور کیا جائے گا۔

### Eylo

ب سے پہلا وضاحت طلب مسئلہ بیہ ہے کہ عدل کیا ہے؟ ظلم کے کہتے ہیں؟ عدل کا مفہوم جب تک باریک بنی اور وقت نظر کے ساتھ دواضح نہ ہواس وقت اس بحث میں ہماری ہر کوشش اکارت ہوجا کیگی نیز نتیجہ گیری کے دوران ہم غلطی کے بھی مرتک ہو بکتے ہیں مجموعی طور سے اس لفظ (عدل) کوچا رمقامات پراستعال کیاجا تا ہے۔

الف: موزوں اور متوازن ہونا: مختلف اجزاء ہے ل کرکسی خاص مقصد و ہدف کی خاطر بننے والی مرکب شے کو مدنظر رکھیں تو یقیناً اس مرکب میں ہر جزء کی مقدار بقد رضرورت ہونی چاہئے۔اس کے اجزاء کی کیفیت اوران کے باہمی تعلق کی کیفیت کا خیال بھی رکھنا پڑے گا۔اور بھی شرائط اس مرکب کی بقاء اس کے مطلوبہ اثر اوراس کے مقصد تخلیق کو پورا کرنے کی متعانت ویتی جیں۔ یعنی ایک مجموعہ اگر باقی رہنا چاہتا ہے تو یقیناً اُسے متوازن اور متعادل رہنا پڑے گا۔ بالفاظ ویکراس کے اجزاء کی مقدار بقد رضرورت ہونالا زم ہے بطور مساوی ہونائیں۔ایک متوازن معاش معاش سائ نقافی عدالتی اوراخلاقی شعبوں کے آن

گنت امور و مسائل سے سروکار رکھتا ہے۔ بیتمام امور معاشرے کے افراد کے درمیان تقسیم ہونے چاہیں۔اور ہر شعبے میں
کارکنوں کی تعدا ڈبقد رضرورت ہونی چاہئے۔ معاشرتی توازن کے لحاظ سے ضروری ہے کہ ہر شعبے کی ضروریات کی مقدار کو
مدنظر رکھتے ہوئے اس کی مدمیس قم اور افرادی قوت کو صرف کیا جائے۔اور یکی وہ مرحلہ ہے کہ جہاں ''مصلحت'' کا مسئلہ سر اٹھا تا ہے۔اس مرکب اور کل مجموعے کی مصلحت جو مجموعے اور مرکب کی بقاء کی ضامن ہے نیز تخلیق کے اہداف و
مقاصد کو بھی پورا کرتی ہے۔ اس نظر سے کوسامنے رکھتے ہوئے ''جزئی' صرف ایک وسیلہ ہے' اس کی بجائے خود کوئی ہا قاعدہ
حیثیت نہیں۔

ای طرح علم طبیعیات (PHYSICS) کا توازن مثلاً ایک مثین اگر کسی خاص مقصد تک رسائی کے لئے بنائی گئی ہے تواس مثین کی ساخت میں یقیناً چنداشیاء کی ضرورت ہوگی۔اب اگراس مثین کو متعادل اور متوازن رہنا ہے تو ضروری ہے کہ ہر مادے یا جزء کو بقد رضرورت استعال کیا جائے۔

کیمیائی توازن کی بھی یمی صورتحال ہے 'ہر کیمیائی مرکب کا ایک خاص فارمولا ہوتا ہے ادراس مرکب کے تشکیل دہندہ عناصر کے درمیان ایک مخصوص نسبت ہوتی ہے۔ فقط اس فارمولے کی پابندی کے بیتیج میں ہی ندکورہ تعادل اور توازن کا حصول اوراس مرکب کا وجودممکن ہے۔

میدونیاموزوں اورمتعادل ہے۔اگر ایسانہ ہوتا تو بیہ برقر ار داستوار نہیں روسکتی تھی۔ نیز اس عالم پرکوئی تقم وضبط اور ایک معین حرکت ہرگز حاکم نہ ہوتی ۔قر آن کریم کاار شاد ہے:

و السماء رفعها و وضع الميزان. (١)

برشے بین موجود مادهٔ بقدر ضرورت استعال کیا گیا ہے۔ اشیاء کے باہمی فاصلے کی پیائش طےشدہ ہے۔ حدیث میں ہے: بالعدل قامت السموات و الارض. (٢)

عدل کے ندگور ومعنی کے بالقابل متضادمعنی تناسب اور توازن کا فقدان ہے ظلم نہیں۔ بنابرایں عدل کا بیمعنی ہماری بحث ہے خارج ہیں۔

.....

ا۔ جیسا کہ مضرین نے کہا کہ مقصد بیہ ہے کہ عالم ہستی کے اس عمارتی ڈھانچے میں تؤازن وتعادل کا خیال رکھا گیا ہے۔ (سورہُ رحمٰن \_ ے )

عالم بستی میں موجود بعیض ،اختلاف اور برائیوں کے حوالے سے عدل الی پر ہونے والے اعتراضات کا جواب دینے والے بہت سے افراد نے اس مسئلے کوعدل وظلم کے تناظر میں پیش اور حل کرنے کے بجائے ، وجود اور فقدان تعادل و تناسب کے حوالے سے پیش کیا اور فقط ای حل پر اکتفاء کیا کہ بیاتمام امتیازات و تبعیصات ، اختلافات اور برائیاں عالم بستی پر حاکم ایک کی نظام کو چلانے کے لئے ضروری ہیں -

۔ بلاشبہ عالم ہستی اوراس کے قمار تی ڈھانچے میں موجود یا ہمی تعادل تناسب اورتوازن کو برقرارر کھنے کے لئے جو پچھ بھی فی الحال اس عالم میں موجود ہے ضروری ہے لیکن میہ بات مسئلہ ظلم کو شہیں کر نکتی۔

وجو و تناسب کے معنی میں عدل کی بجث جس کا متضاد معنی فقد ان تناسب و تعادل ہے مجموعہ نظام ہستی کے حوالے ہے ۔

ہے لیکن وہ بحث عدل جس کا متضاو معنی ظلم ہے عالم ہستی کے ہر فر دادر ہر ہز ، کو دوسر نے داور ہز ہے جدا کرتے ہوئے کی جاتی ہے۔ عدل ( بمعنی تناسب و توازن ) کے باب میں عالم ہستی کے مجموعے کی مصلحت پیش نظر ہے۔ جبکہ عدل بالمقابل ظلم میں ہر فر داور ہر ہز ، کا حق طو خاطر رکھنے کی بات کی جاتی ہے۔ لابذا عدل پر معز ض شخص بلیٹ کر بیربات کہ سکتا ہے کہ میں کل میں ہر فر داور ہر ہز ، کا حق طو خاطر رکھنے کی بات کی جاتی ہوں۔ لیکن میں بید کہنا چاہتا ہوں کہ خواہ نخواہ بیرتاسب اور تعاول بعض عالم ہستی میں تناسب و تعادل کے وجود کا مشر نہیں ہوں۔ لیکن میں بید کہنا چاہتا ہوں کہ خواہ نخواہ بیرتاسب اور تعاول بعض امتیازات کا باعث بنتے ہیں۔ بیا تمیازات کل نظام ہستی کو مدنظر رکھتے ہوئے معقول ہیں لیکن اجزاء کو مدنظر رکھا جائے توان امتیازات کا کوئی جواز نہیں۔

. توازن وتعادل کے معنی میں عدل خداوند تعالی کے علیم اور علیم ہونے کا لاز مدے یے علیم و علیم خداا پنے ہمہ کیرعلم اور حکمت کی بنا پراس امرے بخو لیآ گاہ ہے کہ ہرشتے کے بنیادی ڈھا نچے کے لئے کونسا مادہ کتنی مقدار میں مطلوب ہے۔ للبندا ای مادے کواتنی ہی مقدار میں استعمال کرتا ہے۔

ب: عدل کا دوسرامعنی مساوات اور ہرا تنیاز کی سلوک کی آفی ہے: جب بید کہا جاتا ہے کہ فلال شخف عادل ہے تو معنی سیہے کہ انسانوں کے درمیان کسی امتیاز کی سلوک کا قائل نہیں ۔ لہٰذااس معنی کے لحاظ ہے عدل یعنی مساوات۔

عدل کی یہ تعریف وضاحت طلب ہے۔ اگر مرادیہ ہے کہ عدالت 'کسی بھی قتم کے استحقاق کو مدِ نظر نہ رکھنے کا باعث ہے اور تمام افراداوراشیا ، کوایک ہی نظرے دیکھا جاتا ہے 'تو ایسی عدالت عین ظلم ہے۔ اگر مساوات کے ساتھ عطا کرناعدل ہے تو یقینا مساوات کے ساتھ عطا کوروک لین بھی عدل قرار پائے گا۔ یہ مشہور عوامانہ جملہ: ''سب پر مساوی ظلم کرناعدل ہے''ائی طرز تھکر کی پیداوار ہے۔

ليكن اگر مقصديه ب كه عدالت يعني تمام افراد كه استحقاق كوبطور مساوى مدنظر ركها جائة تويقيينا به معنی صحيح ب معدل

الی ہی مساوات کا مستوجب ہے۔اور الی ہی مساوات عدل کے لوازم میں سے ہے۔لیکن عدل کی اس تفسیر کی ہازگشتہ ' عدل کی تفسیر (ج) کی جانب ہے جس کا ذکر آئندہ سطور میں آئے گا۔

ج: افراد کے حقوق کا خیال رکھتے ہوئے ہرصاحب حق کواس کا حق دینا: اورظلم یعنی دوسروں کے حقوق کو پامال کرتے ہوئے اس پر تجاوز اورتصرف کرنا۔

انسانی اجتماعی عدل کے بھی یہی معنی ہیں۔ یعنی وہ عدل جس کا انسانی قوانین میں خیال رکھا جائے اور تمام انسان اس قانون کا احتر ام کرتے ہوئے'اس کے پابند بھی رہیں۔اس عدل کی بنیاد دوچیزیں ہیں:

ا۔ حقوق اوراولویت بیعنی انسانوں کے باہمی تعلق کی بناپر تمام انسان ایک دوسرے پر کچھ حقوق اوراولویتوں کے مالک ہو جاتے ہیں۔

مثلاً اگر کوئی شخص اپنی محنت ہے مصنوعات تیار کرتا ہے تو یقینا وہ تیار کنندہ اپنی مصنوعات پرایک طرح کی اولویت وفوقیت پیدا کرلیتا ہے۔اس اولویت وفوقیت کا سبب اس کی محنت اور جدوجہد ہے۔ای طرح ہر نومولود اپنی ہی ماں کے دودھ پرایک طرح کا حق اولویت رکھتا ہے اور بیحق اُسے قدرت کے اس ہا مقصد نظام نے عطاکیا ہے جس نے اس دودھ کواس شیر خوار کے لئے خلق کیا۔

انسان کی ذاتی خصوصیات میں ہے ایک ہی جی ہے کہ اسے اس طرح ہے خلق کیا گیا ہے کہ وہ اپنے افعال واعمال میں بطور حتی وضروری ایک قتم کے ''افکار'' کو استعمال کرتا ہے۔ ان افکار ومقولات کو بطور اوز اروآ لات استعمال کرتا ہے۔ یہ افکار اپنے طبعی اہداف ومقاصد تک رسائی کے لئے انسان انہی افکار ومقولات کو بطور اوز اروآ لات استعمال کرتا ہے۔ یہ افکار چند'' انشائی وا یجادی'' افکار پر مشتمل ہوتے ہیں کہ جو' مضروری ہے'' کی عبارت کے ذریعے عین و متحص کئے جاتے ہیں۔ انہی میں ۔ انہی میں سے ایک مثال ہیں ہے کہ: معاشرے کے افرادا گراپئی سعاوت اور خوشختی کی طرف بہتر انداز ہے گامزن ہیں۔ انہی میں سے ایک مثال ہیں ہے کہ: معاشرے کے افرادا گراپئی سعاوت اور خوشختی کی طرف بہتر انداز ہے گامزن ہوتا چاہیں آو ''ضروری ہے'' کہ حقوق اور اولویتوں کا خیال رکھا جائے۔ اور یہی ہاس اجتماعی ومعاشرتی عدل کے معنی کہ جس کی تائیدا ور مدح سرائی ہرانسانی ضمیر کرتا ہا ور ای کے مدم مقابل متضاد معنی یعنی علم کی ندمت کرتا ہے۔ مولا ناروم اپنے معروف اشعار میں گویا ہیں :

عدل چبود؟ وضع اندر موضعش ظلم چبود؟ وضع در ناموضعش (١)

ا - عدل کیا ہے؟ ہر چیز کواس کی اپنی جگہ پر رکھنا ظلم کیا ہے؟ کسی چیز کواس کی سیجے جگہ پر نہ رکھنا۔

عدل چبود؟ آب ده اشجار را ظلم چبو د؟ آب دادن خار را (۱)

موضع رُخ شه نهی ویرانی است موضع شه ؟ پیل هم نادانی است (۲)

جیسا کہ ہم نے دیکھا کہ عدل کے ندکورہ بالامعنی ایک طرف تو اولویت وفوقیت کی بنیاد پراستوار ہیں تو دوسری طرف انسان کی ذاتی خصوصیات اس کی اساس قرار پاتی ہیں' جس کے مطابق انسان چند''اعتباری وقراردادی مقولہ جات' کو استعمال کرنے پرمجبور ہے۔ نیز'' ہونا چاہئے'' اور' نہیں ہونا چاہئے'' جیسے مفاہیم بھی اے بنانے پڑتے ہیں۔ اورای مقام پر انسان حن وقع جیسے مقولوں کو اغذ و انتزاع کرتا ہے۔ مندرجہ بالا تمام نکات اورفکری مراحل' ذہنی انسانی سے مخصوص ہیں' انسان کے کوئی بھی گئے سامت کیریا ہیں انسانی سے کوئی بھی شئے سامت کیریا ہیں ان کا کوئی وجوز نہیں' کیونکہ جیسا کہ گذشتہ صفحات میں یہ بات گذری کدوہ مالک علی الاطلاق ہے' کوئی بھی شئے اولویت نہیں رکھتی۔

جس طرح ہے وہ مالک علی الاطلاق ہے ای طرح ہے اولی علی الاطلاق بھی ہے۔ اس کا ہر چیز میں ہرطرح کا وقل و
تصرف اس چیز میں وقل وتصرف ہے جس کی تمام ترجستی کا دارو مدارای (خدا) پر ہے اور بلاشرکت غیرے اس کی ملکیت میں
ہے۔ بنا ہرایں اس معنوں میں ظلم بعنی دوسروں کی اولویت وفوقیت کو پامال کرنا ان کے حق میں تصرف کرنا اور ان کے دائر ہ
اختیار میں قدم رکھنا کہلائے گا۔ لہذاظلم کے ذکورہ بالا مفاتیم کا تصور خدا کے بارے میں یکسر ناممکن ہے۔ کیونکہ مید مفاتیم خدا
کے افعال پرصادق آبی نہیں کتے اور ذات پروردگار کا کوئی بھی فعل اس طرح کے ظلم کا مصدات واقع ہوئی نہیں سکتا۔
د: افاضہ وجود کے سلسلے میں استحقاقات کا خیال رکھنا اور اس موجود سے فیض ورحت کی ممانعت اور دریغ ندکرنا: کہ جس کا وجود
میں آنایا کمال وجود تک پنچناممکن ہو۔

یہ بات ہم بعد میں بتا ئیں گے کہ مبدائے فیض ہتی ہے امکان حصول فیض کے سلسلے میں مخلوقات کی استعداد اور قابلیت ایک دوسرے سے مختلف ہے۔ جو مخلوق نظام ہتی کے جس مرحلے میں بھی ہے محصول فیض کے حوالے سے اپنے مخصوص استحقاق کی مالک ہے۔ جن متعال جو کمال مطلق فیر مطلق اور فیاض علی الاطلاق ہے ہر مخلوق کو وجود سے کر کمال وجود تک تمام ممکنہ فیوضات کو بغیر کئی بخل کے عطاکر تا ہے۔ اس نظریے کے مطابق نظام کا کنات میں عدل الہی کا معنی ہیہ کہ ہر مخلوق وجود سے لئر کمال وجود تک جس چیز کا بھی استحقاق اور حصول کا امکان رکھتی ہے اس کو وصول بھی کرتی ہے۔ لہذا ظلم مین کی وجود سے اس کو وصول بھی کرتی ہے۔ لہذا ظلم مین کی وجود سے اس کے مستحقہ فیض کوروک لینا اور جود و بخشش کے بجائے عطاکر نے میں بخل سے کام لینا۔

ا مدل كيا ب؟ ورختول كو پاني دو ظلم كيا ب؟ كانتول كو پاني دينا -

r ۔ اگر شطر نج میں زُٹ کی جگہ ،شاہ رکھ دوتو یہ بساط الث جائے گی ۔اگر شاہ کی جگہ فیل ( ہاتھی ) رکھ دوتو یہ بھی نادانی ہے۔

حکمائے الٰجی کی نظر میں پر وردگار عالم کے شائستہ وشایانِ شان صفتِ عدل جوذاتِ بکتا کے لئے بطورِصفتِ کمال ثابت ہے'ای معنی میں ہے۔اورظلم جو کہا کیک نقص ہےاور صفات سلبیہ میں سے ہے' مذکورہ بالامعنی میں ہے۔

حکماء کاعقیدہ ہے کہ کوئی بھی موجود''خدایر'' کوئی حق نہیں رکھتا' کہ جس کا اداکرنا خداکے لئے اپنی''ؤمدداری'' سے عہدہ برآ ہونا اور قرض اداکرنا شارکیا جائے اور خداکواس بناء پر عادل کہا جائے کہ وہ دوسروں کی جانب سے عائد کردہ ؤمد داری کوتمام تر توجہ کے ساتھ اداکرتا ہے۔ (بی نہیں) بلکہ عدل الٰہی اس کا عین فضل اور عین جود ہے۔ بعبارت دیگر عدل خدا وندی یعنی خدا اپنے فضل وکرم کوکسی بھی موجود ہے جہاں تک اس موجود پر فضل و بخشش کا امکان ہوروکہ نہیں۔ اور یہی معنی ہے دعرت امیر المومین علیہ السلام کے خطبہ نہے البلاغہ کا جس میں آپ نے فرمایا:

''حق میطرفهٔ نبین اگرکوئی شخص کسی پرحق رکھتا ہے تو دوسراشخص بھی اس پرحق پیدا کر لیتا ہے۔فقط ذات یکنا ہے کہ جو تمام موجودات پرحق رکھتی ہے۔اس کی بارگاہ میں تمام موجودات کے اوپر فرائض عائد ہوتے ہیں۔لیکن کوئی بھی موجوداس ذات یکنا پر کسی حق کا دعو یدار نبیس بنتا۔'' (خطبہ۲۱۲)

اگرای معیارے ساتھ کہ جو تھے معیار ہے'اس مسلے کا تجزیہ کرنا جا ہیں تو ہمیں بید کھنا جا ہے کہ وہ تمام اشیاء جنہیں''ش'' نقائص اور خامیاں اور'' ظلم'' تصور کیا جاتا ہے' تو کیا واقعی ایسا ہے کہ موجودات عالم میں سے کوئی موجود نظام ہستی کے اس مجموعے میں امکانِ وجودر کھتا تھالیکن پھر بھی اسے وہ کمال عطانہ کیا گیا؟ کیا کسی گلوق کو وہ چیز دی گئی ہے جوا ہے نہیں و بن چاہئے تھی؟ بالفاظ دیگر ذات احدیث کی جانب سے افاضۂ خبر ورحمت کے بجائے فقدان وسلپ خبر ورحمت میں مبتلا کرتے ہوئے شروقعت کا شکار کردیا گیا اور بجائے کمال عطاکر نے کے اسے نتین فقص بنادیا گیا؟

مرحوم صدرالمتألبین نے''اسفار'' کی دوسری جلد میں''صؤرنوعیہ'' کی بحث کے شمن میں ایک فصل اس عنوان کے ساتھ رقم کی ہے کہ کا سُنات کا وجود کس قتم کا وجود ہے؟ (حدوث زمانی کے ذریعے موجود ہونے والے موجودات)۔انہوں نے اس فصل میں ذوق حکماء کے مطابق عدل الٰہی پرروثنی ڈالی ہے۔فرماتے ہیں :

''گذشته سطور میں تم نے یہ جان لیا کہ مادہ اورصورت امور طبیعی کے دونزد یک سبب ہیں۔ ان دونوں کے باہمی ملازے سے یہ نتیجہ نکلا کہ مادے سے ماوراء ایک فاعلی سبب کام میں مشغول ہے۔ حرکات کلیدی بحث میں ہم یہ ثابت کر دیں گے کہ تمام حرکات کلیدی بحث میں ہم یہ ثابت کر دیں گے کہ تمام حرکات کی غابیت اور آخری منزل ماورائ مادہ ہے۔ مادے سے ماوراء غابیت اور فاعل موجودات مادی کے دو بحید سبب ہیں۔ اگر میدونوں بعید علتیں اور اسباب مادی امورکی پیدائش کے لئے کافی ہوتے تو مادی موجودات ہمیشہ باتی رہے اور بھی بھی فناونیستی کا شکار نہ ہوتے نیز شروع سے اپنے متوقعہ شائستہ کمالات کے مادی موجودات ہمیشہ باتی رہے اور بھی بھی فناونیستی کا شکار نہ ہوتے 'نیز شروع سے اپنے متوقعہ شائستہ کمالات کے

بالفعل ما لک ہوتے ان کی ابتداء ہو بہوان کی انتہاء کی ما نشر ہوتی کیکن بیدد وبعید علتیں کافی نہیں ہیں بلکہ وہ دو ( مادہ و صورت)سب قریب بھی موڑ ہیں اور دوسری طرف صورتوں کے درمیان تضاد وتصادم ہے اور کیفیات اولیہ معدوم ہوجاتی ہیںاور ہر ماوہ متفیاد صورتوں کوقبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔لہذا ہرموجود دوطرح کی متضا دصلاحیت اور لیافت پیدا کرلیتا ہے اور دوشم کی متضا داشیاءاس میں پیدا ہوجاتی ہیں۔ ایک تواس کی صورت کے لحاظ سے اور دوسری مادے کی جانب ہے ۔صورت باتی رہے کی اقتضاء رکھتی ہے ادر جا ہتی ہے کہ موجود ہ حالت کومحفوظ رکھے۔ادھر ماد ہ اقتضاء کرتا ہے کدا پی حالت میں تبدیلی لائے اور سابقہ صورت سے متضا دایک اور صورت کو اپنائے۔اور کیونکدان دو متغناد اقتفناؤل اورمتضا دانتحقا قات کا ایک ہی وقت میں پورا ہوناممکن نہیں کیونکہ میمکن ہی نہیں کہ مادہ ایک ہی وفت میں متضاد صورتیں رکھے۔۔۔ادھر نخشش البی حاہتی ہے کہ اس عالم کے ماوے کو (جو کہ بہت واد فی ترین عالم ہے) مختلف صورتوں کے ذریعے مرحلہ پیمکیل تک لے جائے لبندااس بناپر حکمتِ البی نے دائر ہ وارحرکت منقطع نہ ہونے والے زمان اور دائم الغیر ماد بے پراس امر کوحتی کر دیا کہ مختلف صور تیں'' زمان'' کے تغیر کے ساتھ ساتھ تغیر کریں اورایل جگہ تبدیل کرتی رہیں اوراین ضرورت کے لحاظ ہے ہم حالت اور صورت ایک مخصوص مدت تک کے لے برقر اررہےاور برصورت وحالت بستی ہےاہے حق کےمطابق خوشہ چینی کرے۔اور کیونکہ ماد ہ مشترک ہے ہر صورت کا دوسری صورت پرخل ہے کہ وہ اپنی صورت بعد والی صورت کو نتقل کرے۔عدل ایجاب کرتا ہے کہ اس صورت کا ما دو آس صورت کواور آس کا ماد واس صورت کودیا جائے اور ای ترتیب سے مختلف صورتوں کے درمیان ماد ہ ا پنے سفر کو جاری رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ''عدل'' اورا تحقاق کا خیال رکھنے کی بناء پر ہی نظام عالم کی اساس'ا انواع کی بقاء پر ہےا فراد کی بقاء پرنہیں''۔

یباں پرسلسائہ گفتگو پینچنے کے بعد ایک اور سوال سامنے آتا ہے اور وہ یہ کہ: اگر تمام اشیاء خداوند تعالیٰ کے سامنے
مساوی حقیقت رکھتی ہیں اور خداوند تعالیٰ پر کسی تسم کاحق واسخفاق نہیں رکھتیں تا کہ اُن حقوق واسخفا قات کا خیال رکھنا ''عدل'
کہلائے اور اگر خداوند تعالیٰ کے بارے ہیں کسی قسم کا عدل مصداق ومفہوم رکھتا ہے تو وہ مساوات کا خیال رکھنے کے معنی میں
ہے۔ کیونکہ جیسا کہ پہلے بھی کہا گیا کہ موجودات کے اسخفاق اور حقد اربونے کے لحاظ ہے کسی تسم کا اختلاف نہیں۔ لہذا اگر
عدل کے معنی اسخفا قات اور مساوات کا خیال رکھنے کے کئے جائیں تو یہ دونوں چیزیں خداوند تعالیٰ کے بارے میں ایک بی

مقید و بی ہیں۔ بنابرای عدل البی ایجا ہے کرتا ہے کہ گلوقات کے درمیان کی بھی قسم کا نار واامتیازی سلوک اوراختلاف مرتب نہ بایا جائے۔ جبکہ اورم وجود ہیں۔ جو بھی ہے وہ گلوقات کی سلطے

میں تفاوت ہنوع اوراختلاف ہی توہے۔

جواب ہے کہ اشیاء کا خداوند تعالیٰ کی ہارگاہ میں تق اوراستحقاق رکھنے کامعنی ہے کہ تمام اشیاء اپنے وجودیا کمال وجود میں ذات یکنا کی تعالیٰ و نیاز مند ہیں۔ نیز ان کے وجود میں آنے کا امکان بھی ای ذات یکنا ہے وابستہ ہے۔ جوموجود بھی وجود کا امکان یا کی بھی تنے کہ کمال وجود کا امکان رکھتا ہو، خداوند متعال تام الفاعلیہ اور واجب الفیاضیہ ہونے کے ناسلے اس موجود کو وجود یا کمال وجود سے سر فراز کرتا ہے۔ عدل خداوند متعال (جیسا کہ ہم نے صدر المتا کہ بین نے تقل کیا) فیض عام اور ہمہ گیر بخشش کا نام ہے جوام کا ان ہمال کہ سابہ تھی یانے والی تمام مخلوقات پر بغیر کئی بخش وخامی کے سابہ تھی ہے۔ ہمہ گیر ہور نامتان ہوں استحقاقات کے اختلاف کا اصلی سبب کہاں پوشیدہ ہے؟ یافیض الٰہی کے ہمہ گیر اور نامتان ہونے ہوئے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہونے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہونے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہونے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہوئے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہونے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہوئے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہوئے کے باوجود اشیاء کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہوئے کے باوجود اشیاء کی ذاتی قابلیت امکان اور استحقاق میں اختلاف کیوں ہے؟ تو اس بات کی وضاحت وتشریح بعنا یہ ہوئے کے باوجود اشیاء کی داتی قابلیت امکان اور استحقاق میں اختلاف کیوں ہے؟ تو اس بات کی وضاحت وتشریح بعنا یہ باوند کرتا ہوئی استحقال ہوئی اعتبال نے گھی۔

### الإرافاديالات:

اب دیکھتے ہیں کداس موضوع کے حوالے سے کسے سوالات در پیش ہیں؟

دوسراسوال فٹااور نابود یوں کے ہارے میں ہے۔اشیاء موجود ہونے کے بعد معدوم کیوں ہوجاتی ہیں؟ موت کیوں حتی اور ضروری ہے؟ دنیا میں آنے اور زندگی کی لذتوں سے لطف اندوز ہونے کے بعد جب انسان کے دل میں اس دنیا میں ہمیشہ رہنے کی خواہش پیدا ہوجاتی ہے تواہے دوہارہ نابود کی اور نیستی کے منہ میں کیوں دکھیل دیا جاتا ہے؟

مذکورہ بالاسوالات کاعدل اورظلم ہے رابطہ یوں برقر ارہوتا ہے کہ جب بیکہا جائے کہ: عدم محض ومطلق' وجو دِناقص ہے بہتر ہے۔ جوبھی شئے یا شخص جب تک موجود نہ ہوکسی قشم کاحق نہیں رکھتی لیکن جیسے ہی موجود ہوجاتی ہیں' بقاء کاحق پیدا کر لیتی ہیں۔اشیاء کے وجود میں آنے اور کھرشکت وتلخ کامی کے ساتھ فتم ہوجانے ہے بہتر تو پیرتھا کہ وہ سرے ہے وجود ہی میں نہ آتیں اور ملک عدم میں بیشتر آرام وآسائش اورخوجتی کے ساتھ رہتیں۔لبذااشیاء کواس طرح سے خلق کرناظلم ہے۔ ایک اور سوال بیہ ہے کہ موجودات کی محدود مدت اور فنا و نابودی کا وجوڈ نیز جہل مجز و کمزوری اورغربت جیسے نقائض کا وجود کس لئے ہے ؟

عدل وظلم کے مسئلے سے اس سوال کا تعلق یوں ہے کہ ایک خیال کے مطابق علم قوت فقد رہ اور مال و دولت کوالیے فخض سے روک لینا جوان کا ضرور تمندا و رفتاج ہو ظلم ہے: اس اعتر اضات کی بنیا دید مفروضہ ہے کہ جو فخص و جو دیس آیا ہی نہیں ہے و پسی قتم کا حق نہیں رکھتا 'لیکن و جو دیلنے کے ساتھ ہی 'بطور لازمہ زندگی و ہخص کسی نہ کسی حق کا مالک ہوجا تا ہے۔ لہذا جہل' چر؛ ضعف' غربت اور بھوک وافلاس یا ای طرح کے دیگر مقولے ایک طرح سے حق کو دیالینے کے متراوف ہیں۔

ایک اور سوال بیہ کہ: امتیازی سلوک اور اختلافات کے علاوہ نیز اس بات سے قطع نظر کرتے ہوئے کر دنیا ہیں آئے والے بعض موجودات سے زندگی کے لواز مات کوروک لیا جاتا ہے 'بیر سوال سراٹھا تا ہے کہ وہ آفات 'بلا ئیس اور مصائب کس وجہ سے وجود ہیں آتے ہیں جو کسی بھی موجود کوزندگی کے آ و ھے رائے میں ہی وادی فنا ہیں بھیجے ویتے ہیں؟ یااس کی مدت حیات میں اے رنج والم اور تکالیف کا مجموعہ بنا ویتے ہیں؟ براثیم' امراض' ظلم وخوف کوٹ مار سیلاب طوفان' زلز کے جدائیال' مصائب جنگیں' متضادا مور شیطان اور نفس امار ووغیرہ وغیرہ بیسب کس لئے؟

یہ وہ تمام سوالات ہیں جوعدل وظلم کے حوالے نے ذہن میں آتے ہیں۔البتہ ہو بہوائمی سوالات کوالفاظ کے معمولی اختیا نہ نے عدل وظلم کی ماننڈ البہات کے دیگر مسائل میں پچھا اورعنوانات کے تحت بھی اٹھایا جاسکتا ہے: جیسے علت ومعلول کی عابیتی اورصفات واجب الوجود میں عزایت البی کا مسئلہ۔ کہا جاتا ہے کہا گر خلقت میں کسی غابیت و مقصد کا وجود ہوتا اور کوئی خلیت بین اورصفات واجب الوجی تو تمام اشیاء کا کوئی نہ کوئی فائدہ ہوتا چا ہے البند اکسی ہے مصرف یا مصرف کی تخلیق نہیں ہونی چا ہے اور نہ بی کسی فائدہ مند شے کوملک عدم میں ترک کیا جانا چا ہے ۔امتیازی سلوک تفاوت نابودی جہل اور بجرکا وجود اس بات کی علامت ہے کہ مساوات بہیشہ پائدار بستی علم وطاقت وغیرہ جیسے وومقو لے کہ جنہیں ضرورطاتی ہونا چا ہے تھا خلتی نہیں ہوگے اور اورادھر دوسری طرف بے مصرف یا مصرف یا مصرف وردات (مثلاً بیاریاں اور زلز لے وغیرہ) خلق کئے گئے۔ یقینا تحلیق تحلیق تخلیق تخلوقات کا بید عمل محموف البی اور تو از ن و تعاول کے جم معنی عدل کے ساتھ مطابقت اور ہم آ جنگی شیمیں رکھتا۔

بالکل یجی سوالات معمولی می تبدیلی کے ساتھ خیر وشر کے عنوان کے تحت تو حید کے موضوع میں بھی اٹھائے جا سکتے ہیں۔ اس صورت میں بیسوال اس طرح ہے کیا جا سکتا ہے کہ: عالم ہتی میں دوگا تگی حکمفر ما ہے لہٰذااس دوگا تگی کے دوعلیحدہ اسباب ہونے جاہئیں۔ خیروشر کے مسئلے کو حکماء نے بھی تو حید کے سلسلے میں ' عنویہ کے نظریے کومستر دکرتے ہوئے اور بھی''عنایت البیہ'' کے حوالے سے گفتگو کرتے ہوئے پیش کیا ہے جو کہ حکمت بالغہ سے مربوط ہے۔

اورای مقام پر بیکہاجا تا ہے کہ عنایت الیمی 'ایجاب کرتی ہے کہ جو بھی شئے عرصۂ وجود میں قدم رکھے اسے'' خیر و کمال'' اور موجودہ نظام کو''نظام احسن'' ہونا چاہئے۔لہذا اُن شروراور خامیوں کو جو نظام احسن کے نقص کا باعث ہیں وجود میں نہیں آنا چاہئے' حالا نکہ بیو جوو میں آ چکے ہیں اور موجود ہیں۔

مذکورہ بالاسکے کوہم فقط عدل وظلم کے حوالے سے حل کریں گے لیکن خواہ نا خواہ اس مسکے کے خمنی پہلو بھی دوران گفتگوزیر بحث آتے ہوئے حل ہوجا کیں گے۔ جیسا کہ ہم نے کہا کہ عدل جب ظلم کے مقابل آئے تو استحقاق کا خیال رکھنے کے معنی میں ہے توازن یا مساوات کے معنی میں نہیں۔ اور جیسا کہ بتایا گیا کہ حق تعالیٰ کے بارے میں یہ کہنا کہ وہ استحقاقات کا خیال رکھتا ہے ای معنی میں ہے کہ جس معنی میں حکماء نے درک کیا ہے اس طرح نہیں کہ جس طرح سے دیگر حضرات نے تصور کیا ہے۔

# طلط الماري ا

اگر البیات کے دیگر موضوعات میں شکوک شبہات اور اعتراضات ہیں تو وہ متکلمین فلاسفہ اور مربوط موضوع کے ماہرین کے بیش نظر ہیں۔ بیرسائل جینے بھی دشوار ہوں لیکن عوام الناس کے افکار داذبان سے بعیدالفہم ہونے کی بناپران کے سوالات اور جوابات دونوں عوام کی نظروں سے اوجھل اور فہم سے بالاتر ہیں۔ لیکن ''عدل الٰہی'' سے متعلق سوالات اور اعتراضات عوام کے نچلے اور وسیع طبقے میں بھی زیر بحث ہیں۔ اس مسئلے میں اُن پڑھ دیباتی سے لے کرفلے فی مفکر دونوں ہی خور وقترات ہیں۔ اس مسئلے میں اُن پڑھ دیباتی سے لے کرفلے مفکر دونوں ہی خور وقترات ہیں۔

للبذااس پہلو ہے مسئلہ عدل ایک خاص اہمیت اور ہے مثال علمی مقام کا حامل ہے۔ اور یہی سبب ہے جس کے ذریعے ہے میں جہا جاسکتا ہے کہ علائے اسلام (شیعہ اور معتزلی اشعری نہیں ) نے عدل کو ' دین کی بنیا داور اصول ' قرار دیا ہے ور نہ بصورت دیگر عدل تو صفات خدا میں سے ایک صفت ہے۔ اور اگر صفات خدا کو اصول دین میں سے شار کرنا قرار پائے تو پھر ضروری ہے کہ علم' قدرت' ارادہ اور بقیہ بھی صفات کو اصول دین کی صف میں لے آیا جائے ۔ لیکن شیعہ فد ہب میں عدل کو اصول دین میں شار کرنے کا بنیا دی سبب بچھ اور ہے اور وہ ہیا کہ: دیگر صفات خدا کے بارے میں شیعہ اہلی سنت ہے کہ قسم کا اختلاف نہ رکھتے تھے۔ اور اگر رکھتے بھی تھے تو وہ قابل ذکر اختلاف نہ تھا' لیکن ' عدل پراعتقادیا اس کا انکار'' نہ ہب' اختلاف بار بھی جاتا تھا اور نہایت زورو شور سے زیر بحث بھی تھا' وہ بھی اس انداز سے کہ عدل پراعتقادیا اس کا انکار'' نہ ہب' اختلاف بایا بھی جاتا تھا اور نہایت زورو شور سے زیر بحث بھی تھا' وہ بھی اس انداز سے کہ عدل پراعتقادیا اس کا انکار'' نہ ہب'

مے اللعی

کی علامت اورنشانی سمجھا جاتا تھا۔ کہ فلاں شخص شیعہ ہے یائی؟ اورا گرئی ہے تو معنز کی یااشعری؟ فقط عدل پراعتقا واشعری نہ ہونے کی علامت سمجھا جاتا تھا جبکہ عدل اور امامت دونوں پراعتقاد تشیع کی نشانی تھا' جس کے مطابق میہ کہا جاتا تھا کہ اصول اسلام تین چیزیں ہیں اوراصول ند ہب شیعہ ان تین چیز وں کے علاوہ دواور بھی ہیں بیخی عدل اور امامت۔

## وللوكيدي :

گذشتہ صفحات میں ہم نے بیاکہا کہ صفات خدامیں ہے دوصفات ایسی جیں چوتقر بیاا کیک سے اعتر اضات اوراشکالات کی زومیں جس بیعنی عدل وحکمت ۔

خدا کے عادل ہونے کامعنی بیہے کہ خدا کسی بھی موجود کی قابلیت اورا شخقاق کومہمل و بےمصرف نہیں چھوڑ تا اور ہرموجود کواس کے اشخقاق کے مطابق عطا کرتا ہے۔ نیز حکیم ہونے کامعنی بیہے کہ بیدنظام خلقت اُنظام احسن واصلح ہے بیعنی تمام ممکنہ نظاموں کے درمیان بہترین اوراعلیٰ ترین نظام ہے۔خواجہطوی کہتے ہیں:

جز حکم حقی که حکم را شایدا نیست حکمی که ز حکم حق فزون آید نیست (۱)

هر چیز که هست انچنان می باید آن چیز که آن چنان نمی باید نیست (۲)

'' حکمت'' علیم اور تجیر ہونے کے لوازیات میں ہونے کے ساتھ ساتھ ''علت غائی'' کے قانون کی بیا نگر بھی ہے۔ لیکن عدل علم واراد ہے جیسی صفات ہے کوئی تعلق نہیں رکھتا۔ گذشتہ صفحات میں بیان کردہ عدل وعدالت کا مفہوم' خدا کی فاعلیت کے لوازیات میں ہے ہے۔ یعنی صفات فعل میں ہے ہصفاتِ ذات نے نہیں۔

عدل اور حکمت البی پر مشترک اعتراض لیمنی انسان کا بدشتی بدیختی اور ناکامی سے دو حیار ہونا یا واضح تر یوں کہتے کہ''شرور
اور برائیوں''کا موجود ہونا ہے۔'' مسئلہ شرور''کوظلم کے عنوان سے زیر بحث لاتے ہوئے عدل البی پراعتراض شار کیا جاسکتا
ہے۔ اور دوسری طرف'' بے مقصد موجودات' کا نام ویتے ہوئے'شرور اور برائیوں کو پروردگار کی حکمت بالغہ میں بطور ایک
نقص و خامی کے نصور کیا جاسکتا ہے۔ اور یمی وجہہے کہ ندگورہ اعتراض مادیت اور مادہ پرتی کی جانب جھکا کو کا سب بھی گردانا
جاتا ہے۔ مثلاً جب ہم مختلف خطرات کے مقا لیے میں جانداروں کی دفاعی اور حفاظتی قدرتی حس کوظلم اور حکمتِ البی پردلیل کی
صورت میں چش کرتے ہیں تو فورا میں وال و بمن میں آتا ہے کہ آخر خطرات موجود کیوں ہیں جس کے متیج میں دفاعی اور حفاظتی

ا۔ ذات بن کے علاوہ کسی اور کا تھم وینا شائٹ ٹیس اوہ تھم جو حکم بن پرغالب آ جائے وجو ڈیس رکھتا۔ ۲۔ جو چیز جیسی بھی ہےا ہے ویساہی ہونا چاہئے اور جس چیز کو جیسائیس ہونا چاہئے ووو لیکن ٹیس۔ حس کی ضرورت محسول ہو؟ جسم میں جراثیموں کا وجود ہی کیوں ہو؟ تا کہ خون کے سفید فلیوں ( W.B.C) کے ذریعے ان کا قلع قبع کیا جائے۔ خونخوار درند کے فات ہی کیوں کئے جا کیں؟ تا کہ بقیہ جانوروں کو قلانچیں بجرنے والے ہیر، نو کدار تیز سینگ یادیگر دفاعی اعضاء دیئے جا کیں۔ دنیائے حیوانات ہیں اگر ایک طرف ضعیف حیوانات میں خوف خطرے ہے فرار کی حس اور شکار ہوجانے کی خصوصیت دی گئی تو دو سری طرف شکاری اور طاقتور جانوروں میں وحشیانہ پن اور درندگی جیسی صفات قرار دی گئیں۔ اب یہاں پرانسان کے سامنے میسوال آتا ہے کہ: آخر تملد آور اور تباہ کن عوامل کیوں موجود ہیں جن کے مقابلے میں با قاعدہ چیش بنی شدہ دفاعی اور حفاظتی حس خلق کرنے کی ضرورت چیش آئے؟

بیدوه تمام سوالات اوراعتراضات میں کہ جن کاحل ایک نہایت عمیق و دقیق تحلیل وتجزیئے کا متقاضی ہے۔ بیسوالات ایسے خطرنا کے صنور کی مانند میں جس میں کتنے ہی مکاتپ فکر ڈوب گئے۔ یقینا یہاں پر بیشعرصادق آتا ہے کہ:

دراین ورطه کشتی فرو شد هزار که نامد از او تخته ای در کنار (۱) هوی ومادی اور جہان ہتی کے بارے میں بدگمانی پرٹنی بیشتر فلفی مکاتب قکرای خوفناک گرداب میں پھنس کرہی وجود میں آئے ہیں۔

#### هويع

انسان اور مخصوصاً آریائی اقوام قدیم زمانے سے جہانِ بستی میں رونما ہونے والی تمام اشیاء کو دوقطہ ں (نیک وبد) میں
تقسیم کیا کرتی تھیں۔ بیلوگ روشن برسات 'سوری' زمین اور بہت ی دوسری اشیاء کوئیکی اورخوبی کے قطب میں شار کیا کرتے
تھے۔ جبکہ تاریکی خشک سالی 'سیلاب' زلز لے' بیماری' درندگی اور گزیدگی کو بدی اور شرکی صفت میں جگد دیتے۔ البتہ اس تقسیم
بندی میں انسان خود اپنی شخیص اور صوابد ید کو گورو معیار قرار دیتا تھا ' یعنی جس چیز کوبھی وہ اپنے لئے فائدہ مند بھیتا'' نیک و
خوب'' گردانتا اور جس چیز کوبھی وہ اپنے لئے مصروفت میں ان میں جوتا'' بداور شر'' کانام دیا کرتا۔

ا گلے وقتوں کے انسان کے ذہن میں اس سوج نے سرابھارا کہ کیا برائیوں اورشرور کا خالق بھی وہی ہے جوخو بیوں اور اچھائیوں کا خالق ہے؟ یا ایسانہیں بلکہ خوبیوں کا نقطۂ آغاز کہیں اور سے ہے اورشر کا مبدا کہیں اور سے ۔ کیا نیک وبد کا خالق ایک ہی ہے؟ یاعالم ہستی دونقطۂ آغاز رکھتا ہے اور دوخالقوں کی تخلیق ہے؟

ا۔ اس گرداب میں ہزاروں کشتیاں ڈوب گئیں جن میں ہے ایک کشتی کا کوئی تختہ تک بھی کنارے پرنبیں آیا اوراس کا کوئی نام ونشان بھی ندملا۔

بعض نے اپنی سوچ کے مطابق یوں استدلال کیا کہ خالقِ عالم یا نیک اور نیکی پسند ہے یابداور بدی پسندا گرنیک ہے تووہ بدکو خلق نبیں کرے گا اورا گر بدہے تو خوبی اور خیر کو ایجاد نبیں کرے گا انہوں نے اس استدلال سے بینتیجہ نکالا کہ سیعالم دومبداً اور دوخالق رکھتا ہے (یعنی عمویت)۔

قدیم ایرانیوں کا بیا عقاد کہ نیکی اور بدی کے اپنے اپ ووفتاف مبدأ بین سیبیں سے تشکیل پایا جے بعد میں بالتر تیب ''بیز دان''اور''ابر یمن'' کانام دیا گیا۔

یاری خرص این امرز بین ایران میں آریاؤں نے سکونت اختیار کرنے کے بعد قدرتی مظاہر (البعة مفیداورا پیھے قدرتی مظاہر علی البعث مفیداورا پیھے قدرتی مظاہر عیدے آگ سورج ابرسات مٹی اور ہوا) کی پرسٹش شروع کر دی۔ موزجین کے مطابق ایرانی برے مظاہر کی پرسٹش نہیں کرتے سخے لیکن آریاؤں کے علاوہ دیگر اقوام بھی تغییں جو'' خبیث ارواح'' کوراضی کرنے کی غرض ہے برائیوں اور شرور کی عباوت کیا گرفت ہے ہوعقیدہ موجود تھاوہ عالم ہستی کے دومیدا اور دوخالقوں کا تھا، دوگا نہ پرتی نہ تھا۔ یعنی قدیم ایرانی خالقیت عالم کے سلسلے میں مشرک شخے، عباوت میں مشرک نہ تھے۔

بعد میں زرتشت کا ظہور ہوا۔ تاریخی لحاظ ہے یہ بات واضح نہیں کہ ذہب زرتشت اصل میں توحیدی دین تھایا ہموی؟
موجودہ'' اونتا''اس ابہام کودور نہیں کر تکی۔ اس گی وجہ یہ ہے کہ اس کتاب مے مختلف حصوں میں بہت کھلاا فتلاف ہے۔ اوستا
کاھ۔ '' وندیداو' صراحت کے ساتھ ہمویت کا اطلان کر رہا ہے جبکہ حصہ '' گا تا جا' ہے جمویت اور دوگا تکی کا اتنا واضح مجبوت
نہیں ماتا، بلکہ بعض ماہرین کا وعویٰ تو یہ ہے کہ یہ حصہ (گا تا جا) کہتا پرتی اور توحید کا واضح مجبوت ہے۔ اس کھلے
اختلاف و تفاوت کی بناء پر ماہرین یہ کہتے ہیں کہ موجودہ اوستا کسی ایک محض کی کا وش نہیں بلکہ اس کا ہر حصہ ایک علیحدہ محض کی
تصفیف ہے۔

اس ملسلے میں تاریخی اسنادوشواہد نا کافی میں الیکن مجوسیوں کے بارے میں اپنے مذہبی عقائد کی بناء پرہم دین زرتشت کو ایک تو حیدی دین کہہ کتے ہیں، کیونکہ علمائے اسلام کی اکثریت کی نظر میں زرتشتی ،اہل کتاب ہیں۔ای نظریئے کی تائید کرتے ہوئے پینتہ مؤرفیین کا کہنا ہے کہ مذہب زرتشت میں میویت اور دوگانہ پرتی کی ملاوٹ ، زرتشت سے پہلے آریائی نژاداقوام کے سابقہ عقائد کی جانب سے داقع ہوئی ہے۔

البته صرف تعبد یعنی قرآن وسنت کی بناء پر ہم دین زرتشت کوایک تو حیدی دین شار کر سکتے ہیں، کیکن جہاں تک تاریخی اساد وشواہد کا تعلق ہے، یعنی زرتشت ہے منسوب تاریخی کتب و دستاویزات کی بنیاد پر حتی صرف''گا تاھا'' کو بھی معیار قرار دیئے جانے کی صورت میں بھی وین زرتشت کوایک تو حیدی دین نہیں کہا جاسکتا۔ کیونکہ ماہریں نے''گا تاھا'' کو متعند مان کرجو آخری بات کہی ہے وہ یہ ہے کہ ' در رسینہ' تو حید ذاتی کا حامی تھا، لین صرف ایک ہستی کو غیر طوق اور بذا ہے خود قائم بانتا تھا اور وہ ہستی ' آ شھورا مزدا' ہے۔ اس کے علاوہ تمام موجود اسے جتی اہر یمن (انگرہ مینو) کو بھی آ ہورا مزدا کی مخلوق ما نتا تھا۔ بالفاظ دیگر در رسینہ بھر ہستی کے لئے ایک ہے زیادہ جڑکا قائل نہ تھا۔ ای طرح بعض ماہرین کے مطابق ہم زر رسینہ کو' تو حید عبادی'' یعنی بکتا پرتی کا حامی بھی مان سکتے ہیں۔ لیکن کسی بھی نہ ہب کو تو حید کی نہ ہب کی صف میں شامل ہونے کے لئے تو حید ذاتی و توجید عبادی کے علاوہ، توجید خالقیت کے علاوہ، توجید خالوہ، توجید موجود کے لئے توجید ذاتی و توجید عبادی کے علاوہ، توجید خالقیت کے عقیدے کو بھی مانتا پڑے گا جبکہ تاریخی اسناد و شواہد کی روے عقید ہ خالقیت کے سلط میں نہ ہب زرتشت مکمل دوگا تگی اور عور بھی انتا پڑے گا جبکہ تاریخی اسناد و شواہد کی روے عقید ہ خالقیت کے سلط میں نہ ہب زرتشت مکمل دوگا تگی اور موجود خالقیت کے سلط کی مسلط کی میں انتا پڑے کہ کارتھا۔ کیونکہ اس دین کی تعلیمات سے یہ بات بچھ ہیں آتی ہے کہ انگرہ مشیو میں نہ بہت زرتشت مکمل دوگا تگی اور موجود کا شکارتھا۔ کیونکہ اس دین کی تعلیمات سے یہ بات بچھ ہیں آتی ہے کہ انگرہ مشیو اور انتا ہے کہ انگرہ مشیو کیا ہو کہ بھی اشیاء کا حیات ہو تھی ہو تا ہا ہو کہ دور انتا ہے کہ کا خالقی اسلامی کی خالقت کا ذمہ دار میں اور ہداشیاء کا منبود ان کی خالقت کا ذمہ دار میں اور ہیں۔ یعنی اور ہیں۔ یعنی ان اشیاء کہ جو آ ہورا مزاد سے ناتا ہے یعنی تمام ہری مجلو تات اور ان کے ہرے اثر ات ہیں اور ' ہری شاخ'' کہ جے آگرہ مہیو کہ ہو تا تا ہے یعنی تمام ہری مخلو تات اور ان کے ہرے اثر ات۔

اگرہم گاتا ہا کوجودین زرتشت کے باقیماندہ آٹار میں سے اصلی ترین معتبرترین اور توحیدی ترین اثر ہے محور قرار دیں تو دین زرتشت کو خیر وشرکے جیس و بیس میں گرفتار پائیں گے۔ یابیہ کتے ہوئے پائیں گے کہ موجودہ نظام ہستی احسن نظام نہیں یا بیکہ موجودہ نظام حکمتِ بالغہ کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتا اور یہی وہ نکتہ ہے جوزرتشت کو پیفیبروں کی صف سے جدا کر دیتا ہے۔ اسی بنیادی خامی اور چند دیگر وجو ہات کی بنا پر دین زرتشت شویت اور دوگانہ پرتی سے مقابلہ نہ کر سکا۔ یہی سب تھا کہ زرتشت کے بعد دوگانہ پرتی کا عقیدہ عالم خلقت کے دومنی وسرچشموں اور دوجڑوں پراعتقاد کی صورت میں تبدیل ہوگیا۔ ساسانی مزدی اور سامانی خاندانوں کے عہد میں کہ جو ایران میں ند ہ ہ زرتشت کی ایک شاخ مانے جاتے تھے ہو کی عقا کہ ایسے عروج پر متھے۔

ییصرف اسلام ہی تھا جو کئی ہزارسالہ اس باطل عقید ہے کوابرانیوں کے دل ود ماغ سے نکالنے میں کا میاب ہو گیا۔ بیہ اسلام ہی کی عظیم الشان طاقت اورابرانیوں کی روح پرایک نہایت گہرے اثر کا نتیجہ تھا کہ جس نے ان لوگوں کو کہ جن کے رگ و ہے میں میویت سرایت کر چکی تھی اس پندار باطل کی قیدے آزاد کرایا۔

" بیعقید داریانیوں کے افکار میں اس حد تک رسوخ کر چکاتھا کہ ؤومزیل(۱) (DUMEZIL) جیے مستشرق (orientalist) کو یہ کہنا پڑا' 'مفویت ( دوگانہ پرتی )امیانی افکار کی اساس دبنیا دہے'' ۔ امیانی اس بے بنیاد عقیدے کے اس حد تک امیر بھے کدا ہے وین میں بھی اس عقیدے کی بنا پرتج بف کر دیا کرتے تھے۔ یقیناً بیاسلام ہی تھا جس نے مشرک امرانیوں کونو حید پرستوں میں تبدیل کر دیا۔ ایسے انسان جنہوں نے

الحمد لله الذي خلق السموات و الارض و جعل الظلمات و النور (٢)

کی حقیقت کو درک کیا۔

الذي احسن كل شيء خلقه (٣) اورزَبُّنَا الَّذِي اَعُطَىٰ كُلُّ شَيْءِ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدىٰ (٣)

جیسی حقیقت کوالیمان وا دراک کے ذریعے اس انداز سے مجھا کہ خدااور عالم ہستی کے عشق نے آئییں اپنامجذ وب بنالیا کہ جس کے بعد یہ بول اشخصے:

عاشقم بر همه عالم كه همه عالم از اوست(۵)

په جهان خوم از آنم که جهان خوم از اوست

یه ارادت ببرم در د که درمان هم از اوست (۲)

به حلاوت بخوره زهر كه شاهد ساقي است

ا۔ قوم آریا گی تاریخ کاماہر۔

۲ سی تعریف خدای کو (سزاوار) ہے جس نے بہت ہے آسان اور زمین کو پیدا کیا اوراس میں مختلف قیموں کی تاریکی اور دوثنی بنائی۔
 بنائی۔

۔ وو( قادر ) جس نے جو چنے بنائی ( نکھ سکھ ) سے خوب ( درست بنائی )۔ ( سور اُسجد و ۔ 4 )

٣- امارابر وردگاروہ بج جس نے ہر چیز کو آس کے لئے (مناسب) صورت عطافر مائی پھرائی نے زندگی بسر کرنے کے طریقے بتائے۔ (سور دُطہ۔ ۵۰)

ے۔ اس دنیا کود کیوکراس لئے خوش وخرم ہوں کیونکہ یہ جہان سارا کا ساراای ذات حق کی بدولت سرسبز وخرم ہے۔ساری کی ساری ہستی کا عاشق ہوں کیونکہ یہ ہستی اور عالم وجودای کی ہدولت ہے۔

1- نہایت خوثی ے زبر کونوش کروں گا کیونکہ خود ز ہر باا نے والا مجھے د کھے رہا ہے۔ نہایت خلوص اور تہہ ول ہے در د کو چاہوں کیونکہ دریان اور بداوائی کی جانب ہے ہے۔

اسلام کے بعدا برانیوں نے نہ صرف ہیر کہ شرور کے خالق اور خلقتِ عالم کے سلسلے میں خدا کے رقب اور شریک کو خیر باد کہا بلکہ ایک مجذوبانداور عارفانہ طرز تفکر کی بنا پر عالم ہستی کی تمام برائیاں ان کی نظر میں بے وقعت ہوکررہ گئیں۔ بیانسان کہنے لگا کہ اس عالم میں سرے سے بدی موجود بی نہیں یا ہیر کہ بدوہ شئے ہے جوموجود ہی نہ ہو۔

> غزالی کا کہنا ہے:لیس فی الامکان ابدع ممّا کان ''موجودہ نظام عالم سے بہتر نظام کا وقوع پذریہونامکن ہی نہیں۔''

بیاسلام بی کمتربیت کااثر ہے جس کے نتیج میں اس انسان کے افکاراس قدر بلندواعلیٰ ہوگئے کہ وہ آلام ومصائب جو ایک خاص زاویۂ نگاہ سے برےاور ناپسندیدہ ہیں ایک پختہ شعوراور عمیق نگاہ کی بدولت اس کے سامنے خوبصور تی اور زیبائی کا مرقع بن گئے ۔

خواجہ حافظ شیرازی کہ جنہیں ' کسان الغیب'' کالقب دیا گیا ہے یقیناً ان کے شایان شان ہے انہوں نے عمیق فلسفی اور عرفانی مسائل کونہایت فصاحت و بلاغت کے ساتھ کتا ہوں اور استعاروں کی زبان میں بیان کیا ہے۔ انہوں نے عالم ہستی کے بارے میں دونظریوں یعنی محدود اور عوامانہ نظریہ اور دوسرا وسیج اور بلند نظریہ (یعنی عارف واصل کا نظریہ) وونوں کو ذومعنی اور معمد کے انداز میں توریہ اور ایہام گی زبان استعمال کرتے ہوئے یوں بیان کیا ہے۔

پیر ما گفت خطا ہو قلم صُنع نرفت آفرین ہو نظرِ پاک خطا ہوشش ہاد

یعنی عارف واصل کی محدودیت اور طحی نظری ہے منزہ نگاہ میں 'جس میں وہ تمام کے تمام عالم ہستی کو ذات حق کی ایک

ہی تجلی دیکھتا ہے نیز وہ خطا نمیں اور نامطلوب مقولے جوا یک محدود اور نچلے زاویۂ نگاہ میں دکھائی دیتے ہیں عارف واصل کی نظر
ہے کو ہوجاتے ہیں۔عالم ہستی ظل حق ہے ذات حق کا سامیہ ہے۔ذات حق تعالی جمیل علی الاطلاق اور کامل علی الاطلاق ہے۔
سین وجمیل شے کاساریجی حسین وجمیل ہی ہوا کرتا ہے۔ نامکن سے کے حسین وجمیل نہ ہو۔اگر خوابصورت جسم کے کی ایک عضو

حسین وجیل شے کاساریجی حسین وجمیل ہی ہوا کرتا ہے۔ ناممکن ہے کہ حسین وجمیل نہ ہو۔ اگر خوبصورت جہم کے کی ایک عضو کو ندکورہ جہم بیں اس کے محل وقوع اور بقیہا عضاء کے تناسب اور جہم کوتشکیل دینے کی حکمت کو مدِ نظرر کھے بغیر دیکھا جائے تو ہم اس عضو کی حکمت 'حقانیت اور کمال کو درک نہیں کر پائیں گا ورشاید ریسوچیں کہ ندکورہ عضوا گر موجودہ شکل وصورت سے مختلف ہوتا تو بہتر تھا۔ لیکن جیسے ہی ہم ایک عمیتی نظر کے ساتھ آسے ایک خوبصورت مجموعے کا حصہ قر اردیتے ہوئے مدِ نظر رکھیں تو اس عضو کے بارے میں ہما داخیال یکسر تبدیل ہو جائے گا اور ہما را وہ سابقہ نظریہ جس کے مطابق ہم ندکورہ عضو کو

نامناسب اورغلط گردانتے تھے ہمارے ذہن سے بکسرمٹ جائے گا۔

خواجہ حافظ شیرازی کی طرز شعر گوئی یہی ہے کہ وہ تقریباً اپنی تمام غزلوں میں کنایہ واستعارہ اور بھی بھی توریہا ورایبام پر

بنی مضامین کوایک اور شعر کے ذریعے واضح کرویے ہیں۔ لبنداند کور وبالا شعر کی بھی انہوں نے ای غزل میں تشریح کی ہے: جشم از آئیے نے داران خط و خیالے ش شد لیم از سوسے رہایان ہرو دو شٹ یاد

پہلے مسرعے میں''عین الیقین'' کے مرحلے پر پہنچنے کا اعلان کرتے ہیں'جس کے مطابق اگر عالم ہستی کواس کے ضدوخال چٹم وابر و کا مظہر ما نا جائے تو ہر شئے اپنے مقام پر خوبصورت اور حسین ہے۔لیکن دوسرے مصرعے میں حق الیقین تک پہنچنے ک آرز و کا اعلان کرتے ہیں۔ حافظ شیرازی نے اپنی دیگر غز اول میں بھی اس امرکو متعدد مرتبہ بیان کیا ہے کہ عارف کی فرہنگ میں' حقیقت ہے واصل ہونے کے بعد بجر کمال' جمال الطف اورخوبصورتی کے پچھاورنہیں ملتا۔مثلاً میشعر:

> روی حوبت آیتی از لطف برماکشف کرد زین سبب جز لطف و خوبی نیست درتفسیرما مرا ید کار جهان هرگز التفات نبود رخ تو در نظر من چنین خوشش آراست

بنیادی طورے حافظ کی مانند ہرانسان جوعالم ہستی کو عارفانہ نظرے و کجھتا ہے' کثرت فلسفی کے بجائے عرفانی وحدت' قانون علیت کے بجائے ججلی اورعقل ووجوب کے بجائے عشق وخوبصور تی کی عینک کے ذریعے اس عالم ہستی کود کجھتا ہے۔اس عالم کوائی ذات یکنا و واحد' حسین علی الاطلاق کا جلوہ مانتا ہے۔اس انسان کے افکار کس طرح عمر خیام اور الوالعلاء معرّی کی مانند ہو کتے ہیں؟ حافظ نے'' وحدت''' جلوہ'' اور'' زیبائی'' جیسے تین مقولوں کو اپنے عارفانہ نظریات کے ہمراہ الن تین اشعار میں نہایت بہترین' صریح اور واضح انداز میں بیان کیا ہے۔

> عکس روی تو چو در آئینه جام افتاد عارف از پرتوی می در طمع خام افتاد حسن روی تو به "یک" "جلوه" که در آئینه کرد این همه نقش در آئینه او هام افتاد این همه عکس می و نقش نگارین که نمود

"يك" "فروغ" "رخ ساقى" است كه در جام افتاد (١)

گذشتہ صفحات پر مذکورای غزل کے شعر میں لفظ'' خطابوش'' کے استعمال کی وجہ ہے بعض حضرات حافظ کے ان اشعار کو سمجھنے میں غلطی کر بیٹھے، کہنے سگے حافظ نے عالم خلقت پراعتراض کیا ہے۔

لیکن پیر حضرات اس نقطے سے عافل ہیں کہ 'ایہام' و' توریہ' یعنی ذو معنی جملے یا کلے کا استعال کرنا یا ایسے الفاظ کا استعال کہ جن سے خطاہری معنی مراد و مقصود ضہوں علم بدیع کے مختنات میں سے ہے۔ اور عرفانی شعراء اس نکتے کو اپنے کلام میں بہت زیادہ استعال کرتے ہیں۔ مزید برآ ں خواجہ حافظ کے دیگر اشعار اس امر کی بخو بی شہادت دیتے ہیں لیکن بالفرض میں بہت زیادہ استعال کرتے ہیں۔ مزید برآ ں خواجہ حافظ کے دیگر اشعار اس امر کی بخو بی شہادت دیتے ہیں۔ لیکن بالفرض اگر حافظ کو عالم خلقت پر معترض مان بھی لیا جائے تو کیا ہمکن ہے کہ اس پیرومرشد کے استعدر احرّ ام' تعظیم اور معتقد ہوئے کے باوجود حافظ اس پیرومرشد کی نظر کو خلط میں اور کی جائی نظر غلط ہونے کی صورت میں حافظ سے مقصود و مراد معنی ہے ہوں باوجود حافظ اس پیرومرشد کی نظر کو خلط ہوئی جھوٹا ہے اور بید پیریا تو جاپلوں ہے یا حمق و سادہ اور ۔

۔ حافظ نے اپنے بعض اشعار میں شراور برائیوں کے راز کی اصلی تشریح کی ہے۔ یعنی اس عالم خلقت کوخوب اور بدمیں تقسیم وتجزیہ نہ کرنے کے نظریۓ کونہایت عمدہ انداز میں بیان کیا ہے' جے ہم مناسب موقع پر بیان کریں گے۔ لہذا بیقصور کہ حافظ شیراز کی نے اس شعر میں خلقت پراعتراض کرتے ہوئے پیرومرشد کی نظر کوغلط قرار دیا ہے ایک عوامانہ اورسطی تصور ہے۔

ا۔ ال شعرے سیحفے میں میں مفلطی ہوتی ہے کہ پہلے مصرے میں تو حافظ ال شخص کوا پنا پیرومرشد کہہ کراس کی زبان ہے یہ جملے تھا کر رہے ہیں کہ خطقت کے ساتھ انجام پائی ہے پھر رہے ہیں کہ خطقت کے ساتھ انجام پائی ہے پھر دوسرے میں کہ خطاء کو چھپا دیا ہے اس کی نظام دوسرے میں یہ کہدرہ ہیں کہ دواہ ! ہمارے ہیرومرشدگی نگاہ ونظر کے کیا کہتے ، اس کی نظرنے ہرخطاء کو چھپا دیا ہے اس کی نگاہ خطابوش ہوگئی ہے۔ بہدا پہلے مصرعے میں خطاکا انکاراورووسرے مصرعے میں خطاکا خطابوش ہوگئی ہے۔ انہذا پہلے مصرعے میں خطاکا انکاراورووسرے مصرعے میں خطاکا اقراروہ بھی چرومرشدگی نگاہ ونظر کے بارے میں پر کھلا تضادیا ہیر کی نظر کا تمشخرہ۔

جواب بیہ کشعری خوبصورتی ایہام وتورید میں ہے، ذو معنی بات کرنے میں ہے۔ یعنی اس کی نگاہ ونظر خطا کو چھپادیت ہے۔اس گئیس کہ خطا کا وجود ہے لیکن اس کی نظر خطاء کو چھپاری ہے بلکہ اس لئے کہ خطا ہ معدوم ہے۔اس لئے چھپی ہوئی ہے، موجود ہونے کے بعد نہیں چھپی ۔اوروہ یوں کہ عالم خلقت میں جتنی بھی خامیاں اور نقائض دکھائی دیتے ہیں وہ ایک طبی اور عامیانہ موج کا نتیجہ ہیں۔اگر پیرومرشد کی اعلی وار فع نگاہ کے ذریعے دیکھا جائے تو نچل سطح پرنظر آنے والی خامیاں اعلی وار فع نگاہ میں یکسر معدوم ہیں۔(مترجم)

### 10/15A

ممکن ہے یہ تصور کیا جائے کہ اگر زرتشتی ندہب ہیں'' بھوی افکار''یز دان اور اہر یمن کی صورت ہیں موجود ہیں تو اسلام ہیں بھی خدااور شیطان پراعتقاد دو مخالف تو توں کی صورت ہیں موجود ہے۔ زرتشت کے عقید ہ اہر یمن اور اسلام کے پیش کردہ تصور شیطان ہیں کیافرق ہے؟

زرتشتی اور مزدائی ند بب کے اہر یمن اور اسلام کے پیش کردہ عقیدہ شیطان کے معنی و مفہوم میں زمین ہے آسان تک کا فرق ہے۔ یہ بات مختصری وضاحت چاہتی ہے۔ اوستائی تعلیمات میں بھی'' انگرہ میجو'' یا ہر یمن کا نام ملتا ہے۔ تمام برائیوں شرور تیاریوں' درندوں' سائپ بچھوجیے موذی حشرات الارض اورائی طرح بنجر زمینوں اور خشک سالی جیسی تمام چیزوں کوائی ک جانب نسبت دی جاتی ہے۔ ادھر'' آ ہورا مزدا'' کو جو کہ'' خدائے بزرگ'' ہے یا انگرہ منعو کے حریف''سیعت منحیو'' کوان برائیوں ہے یاک اور منز وگردانا جاتا ہے۔

بر یوں ہے پی سربر و کی بھی تعلیمات سے بیگنا ہے کہ انہ مورا مزوا کی طرح اہر یمن بھی ایک قدیم اوراز کی جو ہر ہے اور کسی بھی ایک قدیم اوراز کی جو ہر ہے اور کسی بھی ایک بعض تعلیمات سے بیگنا ہے کہ انہ ہورا مزوا نے اگر چاہر یمن کو در یافت اور کشف ضرور کیا ہے لیکن خلق نہیں کیا۔ اوھراوستا کی مرزا نے موسوسا '' گا تاہا'' کے مطابق جو کہ اوستا کا سب سے معتبر و مستند حصہ ہے بات بخو بی سامنے آتی ہے کہ آنہورا مزوا نے دوموجودات کو خلق کیا ایک تو ہوت معینو یا ''مقدس و پاک شعور'' اور دوسراا گر و مینو یا خبیث و ناپاک شعور (اہر یمن )۔ مرزا نے دوموجودات کو خلق کیا ایک تو ہوت معینو یا ''مقدس و پاک شعور'' اور دوسراا گر و مینو یا خبیث و ناپاک شعور (اہر یمن )۔ بہر حال جو چیزاوستا ہے سامنے آتی ہے اور زرتشینوں کا اعتقاد بھی یہی تھا اور ہے کہ دنیا وی محلوق تی بیل خیروں کی بیل خیروں شر رخود و اشیا ، بیل کہ جو بیل اور انہیں ہونا چا ہے ان کا ہونا خبر ہے اور نظام عالم کے لئے ان کا وجود بھی ضرور کی ہیں خبروں شرورہ شرورہ وروہ اشیا ، بیل جو موجود بیل لیکن انہیں ہونا جا ہے ۔ ان کا وجود عالم سی کے لئے ان کا وجود بیل لیکن انہیں ہونا جا ہے ۔ ان کا وجود عالم سی کے لئے باعث قص ہے۔ من پدیر آل میشرور کی خلوق ہو یا نہ ہو۔ ہورا مزدا کی خلوق ہو یا نہ ہو۔

المختصرية كدابر يمن اس عالم بستى ميں موجود بہت ى اشياء كاخالق ہے۔ عالم بستى كے ايك صفح پراس كى سلطنت ہے وہ خوديا تو ايك قديم اوراصلى جو ہراور آ مورامزواكى ذات ميں اس كاشر يك وشل ہے يا اس كى مخلوق ہے ليكن خالقيت ميں تب مجى شريك ہے۔

لیکن عالم ہتی کے بارے میں اسلامی نقطۂ نگاہ دنیااور دنیاوی موجو دات کو بنیا دی طورے خیروشر میں تقسیم نہیں کرتا۔اس عالم میں ایسی تلوق خلق ہی نہیں ہوئی جے خلق نہیں ہونا جا ہے تھااور تب بھی خلق ہوگئی یا ناموز وں اور معیوب خلق کی گئی ہو۔تمام اشیا، کوموز وں اور خوبصورے خلق کیا گیا ہے۔تمام اشیاء ہجائے خودموز وں اور ذات احد کی مخلوق ہیں۔ شیطان کی سلطنت اور قلم و دو تربین بین بین شیطان کی فرماز وائی تشریعی اورانسان پرعائد کرده شرع ذمه داریول تک محدود ہے۔ بیشیطان انسان میں اثر ورسوخ کرسکتا ہے، انسان کے علاوہ کسی دوسری مخلوق میں نہیں ۔ بہی نہیں بلکہ انسان پرشیطان کا تسلط بھی محدود ہے۔ کیونکہ دہ صرف انسانی افکار وخیالات پراٹر انداز ہوسکتا ہے اس کے جہم اور بدن پرنہیں اور اس مقام پر بھی شیطان کی فرماز وائی محدود ہے بعنی انسانی افکار وخیالات پرشیطان کی بالا دی صرف وسوسہ اندازی اور برے خیالات کو ذہن میں ڈالنے کی صدتک ہی محدود ہے۔ قرآن کریم شیطان کے اس کام کورز کین 'تسویل اور وسوے کا نام و بتا ہے۔ لیکن بیامر کہ شیطان عالم بستی میں کسی شے کوخلیق کرے یا نظام تکوین پر کسی متم کا تسلط رکھ سکے بعنی ایک عظیم الشان و بتا ہے۔ لیکن بیامر کہ شیطان کے دائر کا محدود ہے جہاں تک خود انسان شیطان کے ہاتھ پر بیعت نہ کرلے۔ کارے باہر ہیں۔ انسان پرشیطان کا الذین آمنوا و علی ربھم یتو کلون انسا سلطانه علی الذین یتو لونه.

(سورہ محل الذین یتو لونه.

(خلاصة ترجمه) يقيناً باايمان اورخدا پرتو كل كرنے والوں پرشيطان كا كو كى تسلط نبيں۔اس كا تسلط صرف اور صرف انہی لوگوں پر ہے جوخود شيطان كی سر پرتتی اور ولايت گو قبول كر چكے ہيں اور قبول كرتے رسمتہ ہیں۔

قرآن کریم قیامت کون شیطان کی زبانی اس بات کاذکر کرتا ہے جوشیطان نے اُن معرضین کا جواب ویتے ہوئے کمی جوائے اپنی گراہی کا ذمہ دار شہراتے ہوئے اس پراعتراض کرتے ہیں۔ و ما کان لی علیکم مِن سلطان اِلَّا اُن دعو تکم فاستجبتم لی فلا تلومونی و لوموا انفسکم. (سورة ابرائیم ۲۲)

(خلاصة ترجمہ:) میں (ونیامیں) تم پر کئ قتم کی زبرد تی اورطاقت ندر کھتا تھا۔میری طاقت تو یہاں تک تھی کہ میں نے تہمیں وقوت دی اور تم نے اسے قبول کیا۔لہٰذا مجھے ملامت نہ کرو بلکہ اپنے آپ کو ملامت کرو۔

شیطان کے انسان پراس محدود قبضاور تسلط کی وجۂ انسان کوعطا کردہ'' اختیار'' ہے۔انسان کا مرتبہ ٔ وجودی اس امر کا متقاضی ہے کہ وہ آ زاداور ہااختیار رہے۔ایک ہااختیار موجود ہمیشہ اپنے آپ کوایک دوراہے پر کھڑ اپا تا ہے تا کہ اپنے اس کمال اور فعلیت کوحاصل کر سکے جوفقط از روئے اختیار اور آ زادا نہ انتخاب کے بعد ہی نصیب ہوتی ہے۔ از جھان دو بانگ میآید به ضد تا کدامین را تو باشی مستعد آن یکی بانگ نشور اتفیاء و آن دگر بانگش نفود اشقیاء(۱)
اسلامی جہاں بنی بین کوئی بھی شے اور بستی خلقت و تخلیق کے میدان بین بلاثر کت غیر اور استقلالاً کی قتم کا کوئی کردار اوانیس کرتی قر آن کریم کی بھی موجود کے لئے ''استقلال ''کا قائل نہیں ۔ عالم بستی بین جوموجود جس کردار کو بھی اوا کرتا ہے وہ فقط مثیت اور اراد ہ بالف اللی کے جاری ہونے کا واسط بین ۔ قر آن فرشتوں کے بارے بین اس امر کو قبول کرتا ہے کہ اللہ کا تاکس شیطان کے لئے حتی اس عہدے کو بھی نہیں مثیت اللی کے نفاذ کا واسط بیں ۔ لیکن شیطان کے لئے حتی اس عہدے کو بھی نہیں مات ہورا مزدا کے ماتا چہ جا گیکہ شیطان کو امر نمی کا اس طرح سے جیسے کہ اوستا بین امر بھی آ ہورا مزدا کے مقابل ایک مستقل خالق ہے۔

بنابرای اسلامی کتب میں شیطان کا ترجمه' اہریمن' یا' ' دیو' ایک فاش فلطی ہے کے گلمہ شیطان کا مساوی لفظ فاری زبان میں موجوز نبیس لبذا دوران ترجمہ ای لفظ کولا نا جا ہے ۔

قرآنی نقط ُ نظرے شیطان ٔ خداوند تعالیٰ کے مقابلے میں ہرگز ایک مخالف طاقت نہیں۔ شیطان حتی ان ملاککہ کے مدمقابل بھی مخالف قوت بننے کی طاقت نہیں رکھتا کہ جو باؤن الہی کارخلقت میں مصروف اور نفاؤ مشیب الہی میں مشغول ہیں۔

(اب ذراجن کے بارے میں گفتگو کر لی جائے) ابطور کی 'جن' کے بارے میں ہمارے معاشرے کا تضور ہو آن کریم کے بیش کردہ تصور سے مختلف ہے۔ قرآن کریم کے مطابق' 'جن' انسان ہی کی مانندا یک مخلوق ہے۔ انسان پر عاکمہ تکالیف شرعیہ اس پر بھی عائد ہیں۔ فرق سرف ہے ہے کہ جن ایک غیر مرئی مخلوق ہے۔ لیکن عام افراد کے خیال میں جن فرشتوں کی مانند ہیں۔ قرآن کریم جنوں کو انسانوں کی صف میں قر اردیتا ہے لیکن عوام' فرشتوں کی صف میں جگہ دیتے ہیں۔ نص قرآن کے مطابق شیطان نوع جن سے تعلق رکھتا ہے۔ اسلامی نظریہ عالم ہستی (اسلامی جہاں بنی ) کے مطابق ملا تک نظام بھویں کی قو گا مجر یہ ہیں لیکن اس کے برخلاف جنوں کا عالم بھوین میں ہرگز ایسا کوئی کردار نہیں۔ اسلامی ادب میں جن کو ملک کی صف میں قرار دینائی نلط تھورکا نتیجہ ہے کہ جوسالیتہ فرقتی تعلیمات کی بنا پران کے افکار ہیں جڑ پکڑ چکا ہے۔

ا۔ اس دنیاے دومخنف ومتضاد نیکاریں آری جیں۔صرف اس کئے کداے انسان تو خودکونسی نیکار کا جواب دینے کے لئے تیار ہے۔ ایک تو زندگی عطاء کرنے والی متقی او گول کی پیکاراورد وسری اشقیاء کی ہلاکت میں ڈالنے والی پیکار۔ ا پے موضوع کی طرف لوٹے ہیں عالم جستی کا اسلامی تصور (اسلامی جہاں بنی ) زرشتی ما نوی اور مزدکی جہاں بنی کے برخلاف ایک ہی محور کے گردگھومتا ہے۔قر آن کریم کے مطابق شیطان اس آیت کا مصداق ہے: الذی احسن کل شنبی محلقہ (سور کا مجدور کے)

اور نیزید آیت شیطان کے بھی شامل حال ہے کہ:

شیطان اور شیطانیت کا وجود اور اس کا اصلال بجائے خود ایک مصلحت اور حکمت رکھتا ہے۔ اور اس حکمت و مصلحت کی وجہ سے شیطان ایک اضافی اور نسبی ( RELATIVELY ) ( COMPARATIVELY ) شرہے۔ حقیقی اور مطلق نہیں۔

سب سے زیادہ تبجب خیز بات تو ہیہ ہے کہ قرآنی نقطۂ نگاہ سے خود ذات پر دردگار ہی نے شیطان کواصلال اور گراہ سازی کا عہدہ عطاکیا ہے۔ قرآن کریم فرماتا ہے:

و استفزز من استطعت منهم بصوتک و أجلب عليهم بيخليک و رجلک و شار کهم في
الاموال و الاولاد و عدهم و ما يعدهم الشيطن الا غروراً. (سورة بني اسرائيل ١٣٠)
الموره بالا آيت مين خداو ترتعالى شيطان كوتخاطب كرتے ہوئے اے بيتم دے رہا ہے كہ:
(ظلامة ترجم) تو بني آ دم ميں ہے جس پرا پئي چکئي چپڑى با توں ہے تا يو پاسكة بهكا اورا پئے چيلول كے سوار
اور بيادے كے ذريعے چڑهائي كراور مال واولا دميں ان كے ساتھ سا جھاكر لے اوران ہے وعدے كراور
شيطان ان ہے جو وعدے بھى كرتا ہے وہ سوائے دھو كے كھا ورئيس ۔

اوهردوسری جانب شیطان بھی گویا' عبد و اصلال' کوتبول کرنے کاعزم ظاہر کرتے ہوئے بیاعلان کرتا ہے:

فب سما اغویتنی لاقعدن لھم صراطک المستقیم ٹم لآتینھم من بین اید بھم و من خلفھم و
عن ایمانھم و عن شمانلھم و لا تبحد اکثر ہم شاکرین. (سورہ اعراف کا ۱۲۰۱)
(ظلامة ترجمه) کیونکہ تونے مجھے گراہ کیالبذا میں ضرور تیرے سیدھے داستے پر بیٹھول گا پجران کرآ گے ہے،
ان کے پیچھے ہے، داہنے ہاور ہا کیل ہے ان پر آپڑول گا ورتوان میں ہے بہتول کوشکر گذارنہ پائے گا۔
البتہ شیطان کی جانب سے اضلال اور اس کا دائر ہ کارو ہیں تک محدود ہے کہ جس کی جانب گذشتہ شخات میں اشارہ کیا
گیا' اس سے زیادہ ہر گزنہیں۔ یعنی شیطان انسان پر کی تنم کی زیردی اور جرنہیں کرسکتا۔ شیطان کی کارستانیاں فقائد' وسوسہ'

'' وعوت'''' تزئين'' اور' 'تسويل'' تک بي محدود ہے۔

اس امر کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ ہماری اس بات کا مقصد کہ عالم تکوین شیطان کی قلمروے خارج ہے بینیں کہ شیطان عالم تکوین میں موجود تو ہو کیکن نہ تو کسی تھے کا کروارا دا شیطان عالم تکوین میں موجود تو ہو کیکن نہ تو کسی تھے کا کروارا دا کرے اور نہ ہی کوئی تا شیر رکھے ؟! ہمارا مقصد ہیہ ہے کہ شیطان اپروردگا یہ عالم کے مقابلے میں بعض دیگر تخلوقات کا استقلالاً خالتی بیس ۔ اس کے ملاوہ عالم ہستی کے سلسلہ وارطولی نظام میں فرشتوں کی ما نند کا نئات کے انتظام وانصرام میں کی تشم کا بھی کام اس کے بیر دنہیں کیا گیا۔ مزید برآس وہ انسان پراتنا تسلط بھی نہیں رکھتا کہ ان کی مرضی کے خلاف اے کی کام پر مجبور کرے ۔ قرآن کریم کے مطابق شیطان اور جن عالم تکوین میں ایک تا شیرضرور رکھتے ہیں کیکن اس کے باوجود بھی لیطور مجمولگ کا نئات میں ان کام تہذانسانی مرتبے ہے زیادہ نہیں۔

ندکورہ گفتگوے ہما را مقصدیہ ہے کہ قرآن کریم نے شیطان کے موضوع کواس طرح سے پیش کیا ہے کہ توحید ذاتی پر ذرا سابھی ضر بہیں پڑتا اور لیسس کے مشلمہ شبیء (سورۂ شوری ۔ اا) کا اصول بھی اپنی جگد پر متحکم رہتا ہے۔ ای طرح توحید خالقیت اور الا لمدہ المحلق و الامو (سورۂ اعراف ۔۵۴) قبل اللّه خالق کل شبیء (سورۂ رعد۔ ۱٦) و لسم یکن لمه شریک فی الملک (سورۂ بی اسرائیل۔ ۱۱۱) جیسے قانون اوراصول بھی اپنی جگد پر ہرشک وشیے سے پاک رہتے ہیں۔

## : Buryer

مسئلہ شرور کے نتائج میں ہے ایک بتیجہ فلسفیانہ بدگمانی ہے۔ بدگمان فلسفی معمولاً مادہ پرست فلسفیوں کے مسئلہ شرور کے نتائج میں انظراتے ہیں۔ مادہ پرست فلسفی مکتب فکر اور فلسفیانہ بدگمانی میں ایک نا قابل انکار رابط اور ملاز مدموجود ہے۔ کیوں؟ اس کئے کہ مادی فلسفہ 'شرور' کے مسئلے کو حل کرنے اور اس کا جواب دینے ہے قاصر ہے۔ فلسفہ الی کے نقطۂ نگاہ ہے وجود بمیشہ خیر کے ہمراہ اور اس کے مساوی ہے۔ اور شرایک اضافی اور نسبی فلسفہ الی کے نقطۂ نگاہ ہے۔ برشر کے اس پردہ ایک خیر مخفی ہے۔ لیکن مادی مکتب فکر میں ایسا کوئی نظریہ وجود نمیں رکھتا۔

و نیا کے بارے میں بدگمانی انسان کورنج وغم میں مبتلا کردیتی ہے۔ نہایت تکلیف دہ امر ہے کدانسان ڈارد نیا کواحساس

ا۔ شیطان کے موضوع پرمزید معلومات کے لئے رجوع کریں" تغییرالمیز ان" جلد ۸سورۃ اعراف کی پہلی آیت کے ذیل میں ۔اور شہید مطبری کی کتاب خدمات متقابل اسلام وامران ۔

ادراک اور ہدف ومقصد سے عاری سمجھ۔ وہ انسان جواپنے آپ کواس دنیا کی آغوش میں پلنے والا ایک چھوٹا سا بچہ ہجھتا ہے اپنی زندگی کا ایک مقصد بھی رکھتا ہے لیکن جب اسی انسان کو یہ خیال آتا ہے کہ وہ عالم ہستی جس نے مجھے اور میری فکر کو وجود بخشا' بامقصد زندگی گذارنے کا سبق سکھایا' وہی عالم ہستی خود کسی مقصد اور ہدف کے تحت وجود میں نہیں آیا' تو نہایت سراسیمگی کے عالم میں کا بچنے لگتا۔ جس کی سوچ ہیہ ہوکہ جہان ہستی میں عدل نا پید ہے' نظام کا نئات میں جعیض اورظلم ہے۔ ایسے انسان کو اگر دنیا کی تمام نعمیں بھی مل جا میں تب بھی وہ بدگمان اورا فسر دہ ہی رہےگا۔

اپنے اور بنی نوع انسان کے آ رام آ سائش اور خوجتی کے لئے ایسے انسان کی تمام کوششیں امید امنگ اور شور و شعف سے ہمیشہ عاری ہوا کرتی ہیں۔ جب تمام کا نئات کی بنیا ظلم و تتم پر ہوتو پھرعدل وانصاف کی طلب و کوشش ہے معنی ہے۔ جب تمام کا نئات ہے مقصد و ہدف کی بات کرنا جمافت ہے۔

صاحبانِ ایمان کا بہترین آ رام ٔ آ سائش اور ڈبٹی سکون کے ساتھ زندگی بسر کرنے کا بہی راز ہے کہ بیاوگ عالم ہستی کو ہدف مقصد علم اور حکمت ہے مملو پاتے ہیں سرگشۃ 'پریشان اور او گھٹا ہوا احمق نہیں۔ ان کی نظر میں نظام عالم کی بنیا دعدل ہے اور خود حق واہل حق کا حامی ہے ٔ ستم اور شکر کا نہیں۔ اور نہ ہی بیافظام لا ابالی اور بے پروا ہے ۔ تو حید پرست برائیوں اور شرور کے سلسلے میں معتقد ہیں کہ کوئی بھی شئے بنا حساب و کتاب کے نہیں۔ اس دنیا کی تکالیف یا تو عاد لانہ پا داش ہیں یا ہا مقصد اور باعث قواب امتحان۔

سیکن ایمان سے محروم انسان کیا کرتے ہیں؟ ان کا دل کس چیز سے خوش رہتا ہے؟ جواب بیہ ہے کہ بیاوگ نجات کا راستہ خود کشی میں ڈھونڈتے ہیں اور بقول انہی میں سے ایک کے''موت کونہایت جرأت اور بہادری سے مگلے نگاتے ہیں۔''

ادارہ صحت اقوام متحدہ ( W.H.O ) نے ای سلسطے میں اعداد وشار جاری کئے ہیں جس کے مطابق خودکشی کرنے والوں
کی تعداد خصوصاً روش فکر لوگوں میں روز بروز بردھتی جارہی ہے۔ اس رپورٹ کے مطابق یورپ کے آٹھ ( ۸ ) ممالک میں
خودکشی کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ انہی آٹھ ممالک میں ہے ایک ملک سوئٹز رلینڈ ہے جو ہمارے لوگوں کے خیال میں آ رام و
آسائش کا نمونہ ہے۔ اس رپورٹ میں کہا گیا ہے کہ خودکش کے ذریعے واقع ہونے والی اموات فہرست میں تیسرے نمبر پر
ہیں۔ لیمی سرطان سے بھی زیادہ لوگ خودکش کے ذریعے موت کے گھاٹ انر جاتے ہیں۔ افسوس میہ کہ خودکشی کارواج اُن
پڑھ سے زیادہ تعلیم یافتہ طبقے میں یا یا جاتا ہے۔

ای رپورٹ میں یہ بھی آیا ہے کہ ترتی پذیر پور پی ممالک میں کہ جن سے ایمان آ ہستہ آ ہستہ رخصت ہوتا جارہا ہے، خودکشی کی تعداد بیشتر ہے۔مغربی جرمنی میں ہرسال ساٹھ ہزارانسان خودکشی کے مرتکب ہوتے ہیں۔ان میں سے بارہ ہزار مر جاتے ہیں اور بقیہ کو بچالیا جاتا ہے۔ یہ ہان لوگوں کی زندگی جوخدائے علیم رب العالمین پرایمان سے ہاتھ دھو بیٹھے ہیں۔ خورش کی متعدد وجو ہات ذکر کی گئی ہیں جیسے طلب توجہ عشق میں ناکا کی معاشرتی اور اقتصادی حریفوں سے شکست ' غربت نشہ اظہار رائے پر پابندی زندگی اور دنیا کو نیچ و پوچ ہجھنا لیکن ان تمام وجو ہات کی صرف ایک وجہ ہاوروہ ہے ایمان کا فقدان ۔ ولیم جیمز ( WILLIAM JAMES)'' دین وردان' کے نام سے فاری میں ترجمہ شدہ کتاب کی مہلی فصل میں ایک مادہ پرست'' مارک اورول'' نیز نطشے اور شو پنہا ور کے بارے میں یوں رقمطراز ہے۔

'' مارک اورول کی تخریر میں تلخی کا عضر ہے جس کی بنیاؤم واندوہ ہے۔ اس کی فریاداس سور کی مانند ہے جو تخیخر سلے چیختا چلاتا ہے۔ نطشے اور شوپنہاور کی روتی حالت سیہ ہے کہ اپنی بد مزاجی کے باعث دانتوں کو چینے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ان دو جرمن نژاد فلسفیوں کی تلخ فریادیں انسان کواس چوہے کی یادولاتی ہیں جوجاں کئی کے عالم میں چلا رہا ہو۔ ان دونوں کی تحریر میں زندگی کی مشقتوں اور تکلیفوں کا آلائش سے پاک وہ مفہوم جو فد ہب سکھا تا ہے جمیں نظر نہیں آتا۔'' (1)

نطشے نے جے دیلم جیمز ایک برگمان فلسفی کے نام سے یادکر تا ہے، ایک فلسفی نظریے کو پیش کیا ہے جو''اصالتِ طاقت'' کے نام مے مشہور ہے۔

''زم ولی اور رحم کو دور بھینک دینا چاہئے۔ رحم ولی ہے چارگ کا بتیجہ ہے فردتی اور فرما نبر داری پستی ہے۔ حکم' برد ہاری درگذر اور چثم پوٹی کی بنیاد کا ہلی اور ہے بمتی ہے ۔۔۔۔ ہوئی وجوس کی مخالفت کیوں '؟ ہولی وجوس کوتو پروان چڑھانا چاہئے۔ کسی اور کی پرستش کس بنا پر؟ خودا پنی ذات کو چاہنا چاہئے' اور خود پرست بننا چاہئے۔ کمزوراور لاغرکوا پنی موت آپ مرنے کے لئے چھوڑ وینا چاہئے۔'' (۲)

ایسے افکار ونظریات نے نطشے کی نظر میں عالم طبیعت کوخود بخو دا یک ایسے زندان میں تبدیل کردیا 'جس میں و وخود قید تھا۔ تمرے آخری ھئے میں انبی نظریات کے نتائج اس کی ذات سے چیٹ گئے۔ انٹمی الیام میں اپنی بہن کو لکھے ہوئے خط میں لکھتا ہے:

''وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ زندگی گذار ناکھن ہوتا جار ہاہے۔ان برسوں میں کہ جب بیاری کی وجہ سے مجھ پرغم وافسر دگی کا غلبہ تھا تب بھی میں اتنا پڑم اور ناامید نہ تھا۔کیا ہوا ہے؟ ہواو ہی جو ہونا جا ہے تھا۔لوگوں

ا،۲ سیر حکمت درارو یا ،جلد ۳

ے اختلاف کی بناپر مجھ پرسے ان کا اعتبادا تھ گیا۔ اب ہم یہ بھھ رہے ہیں کد دونوں غلطی پر تھے۔ خدایا! میں آج کس قدر تنہا ہوں! کوئی نہیں جس کے ساتھ مل کر ہنس سکوں۔ ایک کپ چائے پی اوں ، کوئی نہیں جومیرے ساتھ دوستانہ محبت کا اظہار کر سکے۔''(1)

شوينباوركه جس كاذكرويليم جيمزني كياب اس كاكهناييب:

'' زندگی بنیادی کاظ ہے۔ جو جاندار حیات کے جتنے بلند مرتبے پر ہاس کودر پیش تکالیف بھی اتنی ہی زیادہ ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اس خبیں بلکہ رو ممل ہے۔ جو جاندار حیات کے جتنے بلند مرتبے پر ہاس کودر پیش تکالیف بھی اتنی ہی زیادہ ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اس کا احساس زیادہ ہے۔ گذرے ہوئے مصائب کو زیادہ یادر کھ سکتا ہے اور آئے والے آلام ومصائب کی پیشین گوئی کر سکتا ہے۔ ایک لیحظے کی خوشی عمر بھر کے فم کا سامان ہے۔ شادی نہ کر کے ایک طرح کی تکلیف میں رہو گا اگر کر لوقو ہزاروں تکلیف میں لیو گا اگر کر لوقو ہزاروں تکلیف کیف جو نئی گی ۔ عشق بہت بری بلا ہے۔ لوگوں کے خیال میں عورت کا ساتھ ہونا' سکون وسر ور کا باعث ہے جبکہ در حقیقت لیٹ جا کیس گی ۔ عشق بہت بری بلا ہے۔ لوگوں کے خیال میں گرفتار اگر نہ رہوزندگ سے بیزار۔ بندگی جس آ وراور خداوندی طوں کی آ ماجگاہ ہے۔ لوگوں کے ساتھ کھل کر رہو مشکل میں گرفتار اگر نہ رہوزندگ سے بیزار۔ بندگی جس آ وراور خداوندی کی مانند ہے در آ ورفت کی ساتھ کے ماکون کی ساتھ کی جا کہ کانام ہے بلکہ ایسی موت کی مانند ہے جس کی آ مدین کے خلاج کی خوش جارہ کی گوئی مفید نتیجہ نکال سے۔ اور آخر کار اجمل آ پینچی ہے وہ بھی ایسی حالت میں کہ انسان اپنی زندگی سے نہ کوئی فائدہ اٹھا سے کا کوئی مفید نتیجہ نکال سے۔ اور آخر کار اجمل آ پینچی ہے وہ بھی ایسی حالت میں کہ انسان اپنی زندگی سے نہ کوئی فائدہ اٹھا سے کوئی مفید نتیجہ نکال سے۔ اور آخر کار اجمل آ پینچی ہے وہ بھی ایسی حالت میں کہ انسان اپنی زندگی سے نہ کوئی فائدہ اٹھا سے کوئی مفید نتیجہ نکال سے۔ اور آخر کار اجمل آ

عالم اسلام میں بھی کچھ نہ کچھا ہے افراد تھا در ہیں جو پوری دنیا کوائد ھیرے میں ڈوبا ہوا پاتے ہیں اور نظام فدرت میں رونما ہونے والے واقعات وحوادث کے سامنے چڑ چڑے پن اور غیض وغضب کا مظاہرہ کرتے ہیں اور بقول ولیم جیمز ان کی باتیں دانت پینے سے مشابہت رکھتی ہیں۔ مشہور عرب شاعر اور فلسفی ابوالعلاء مُعَرِّری اور خیام شاعر ای طبقے سے تعلق رکھتے ہیں۔ ہم نے خیام کے نام کے ساتھ شاعر کا اضافہ اس کئے کیا ہے کیونکہ ماہرین کے مطابق برگمانی پرہنی معروف اشعار اس خیام کے نہیں جوفلسفی اور ماہر ریاضیات ہے۔ جومسائل شاعر کے لئے جیرت رنج اور آ ہوز اری کا باعث ہیں فلسفی خیام کے لئے حیرت رنج اور آ ہوز اری کا باعث ہیں فلسفی خیام کے لئے حیرت اور خوام ہو چکے ہیں۔ (۳)

ہمارے زمانے میں پورپیوں کی تقلیدا وربعض دیگر وجو ہات کی بناپر کہ جن کے ذکر کااس وقت موقع نہیں ایسے مصنفین وجود میں

ا،۲- سیر حکمت درارویا،جلد۳\_

سو۔ رجوع کریں" خدمت متقابل اسلام وابران "میں" خدمات فلسفی ابرانیاں بداسلام کےموضوع کے ذیل میں۔

آئے ہیں جوز ہرآ لودتح ریوں کے ذریعے نو جوانوں کی روح کو بری طرح تباہ کررہے ہیں ان کوزندگی سے بے رغبت اورخودکشی کی جانب لے جارہے ہیں۔متزاد برایں ایسے مصنفوں کی معلوم اور نامعلوم دونوں عوامل کی جانب سے حوصلہ افزائی بھی کی جاری ہے۔ نیز ان کی تعداد میں روز بروزاضا فہ بھی بور ہاہے۔صادق ہدایت ای طبقے سے ہے۔ اس کی تحریریں اس طبقے سے تعلق رکھتی ہیں جن کے نوشتہ جات بقول ولیم جیمز سے خیخر سلے چیخنے والے سوریا جاں کئی کے عالم میں مبتلا چوہے کی چیخوں کی بانند ہیں۔

نطشے "فو پنیادر'ابوالعلاء معری اور خیام کے مقابلے میں مثبت سوج رکھنے والے پرامید فلاسفہ و حکماء بھی ہیں یا یوں کہتے کہ اکثر حکمائے النہی ای طبقے ہے تعلق رکھنے ہیں۔ اس طبقے کے ترجمان عظیم عارف مولا ناروم ہیں۔ ان کے تمام کلام میں عشق "فور و فعت اور حال نظر آتا ہے۔ اس بزرگ عارفانہ شاعر کی نظر میں انسان خوشی لذت اور سعادت کا مخزن ہے۔ لیکن ایک شرط کے ساتھاوروہ یہ کہ اس خدادادی مخزن ہے جے استفادہ کرے۔ و نیامیں کو گی غم ایسانہیں جے لذت و خوشی میں تبدیل نہ کیا جاسکے۔ جناب رومی ایسے انسانوں کی تحقیراور ندمت کرتے ہیں جن کی نظر میں لذت و خوشی یا تو صرف بادہ شمی سے لی علی سے یا جنسی نقاضوں کی تحیل ہے ۔ انسان کو مخاطب کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

ز اشتیاق روی تو جوشد چنان وی همه هستی! چه می جوئی عدم؟! تو چرا خود منت باده کشی؟ طوق اعطیناک آوینز برت ذوق جوئی تو ز حلوای سبوس؟! تا تو جوئی ز ان نشاط و انتفاع؟! زهره ای از خمره کی شد جام خواه؟ (۱) باده کاندر خم همی جوشد نهان
ای همه دریا! چه خواهی کردنم؟
تو خوشی و خوب کان هر خوشی
تاج کرمنا است بر فرق سرت
علم جوئی از کتبهای فسوس؟!
می چه باشدیا جماع و یا سماع
آفتاب از ذره کی شد وامخواه؟

ا۔ وہ شراب جو کوز ہ گل میں چھی جوش کھارت ہے، اے انسان! تیرے اشتیاق میں اس طرح ہے اس میں ابال آرہا ہے کہ گویا وہ چھے سے خاطب ہو کر کہدر ہی ہے۔ تو خوش ہے اچھا ہے ہر خوشی کی معدن ہے۔ پس کیا سبب ہے کہ تو خوشی عاصل کرنے کی خاطر باوہ خواری کا احسان لے رہا ہے۔ تیرے سرکز منا کا تائے ہے۔ تیمے پراعطینا کے گاگلو بند آ ویز ال ہے۔ افسوس اوھراً وھراً وھراً کہ کا بول میں علم تلاش کرتا پھر رہا ہے۔ بھوی کے حلوے نے لذت طعام کا خواہش ندہ ؟! شراب جنسی لذت اور سائ کی آخر کیا حیثیت ہے کہ تو ان سے کیف وسر ورحاصل کرتا جا ہتا ہے؟! (مترجم)

مولا ناروم ہی ہیں جن کا کہنا ہے:

عاشقم ہو لطف و ہو قهرش به جد ای عجب من عاشق این هر دو صد (۱)

سعدی ٔ حافظ اوردیگرعرفانی شعراء نے ای راہ کو طے کیا ہے۔ بعض ذو معنی الفاظ حافظ کالم میں دکھائی و ہے جاتے

ہیں لیکن ان شعراء کی فکری زبان سے واقف حضرات جانے ہیں کہ ان شعراء کے مکنیہ فکر میں نیکی اور پا کیز گی کے علاوہ پچھ

اور نہیں ۔ بیدفقط عرفان وقصوف ہی سے مخصوص نہیں بلکہ ہرصاحب ایمان کی بہی خصوصیت ہے۔ ایمان کا فقد ان ایک طرح کا

فقص ہے جوابے مقام پرانسانی شخصیت میں تو ازن وتعادل کو بگاڑ دیتا ہے۔ اور یہی عدم تو ازن آلام ومصائب کا باعث ہے۔

پیالیان ہی کی طاقت ہے جواشیاء کو تبدیل و تغیر کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے اور رنے وقم کو لذت وسر ور میں تبدیل کر دیتی ہے۔

اسلام کی آغوش میں تربیت شدہ افر ادمصیبت کے وقت اس حقیقت کو ہمیشہ اپنے بیش نظر رکھتے ہیں کہ 'نہم سے مملوک خدا ہیں اور ہماری واپسی اس کی جانب ہے۔' '(۲)

الی ہی ایک شخصیت سے متعارف کروائے کے لئے ہم رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابی اوران کی بیوی کا واقعہ درج کررہے ہیں:

یا بوطلحہ کا ذکر ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اصحاب میں سے ہیں۔ ان کی بی بی مومنہ خاتون تھیں 'نام ام سلیم تھا۔ ان دونوں کا ایک بیٹا بھی تھا جسے بیدونوں چاہتے تھے۔ لیکن ابوطلحہ بیٹے کو بہت زیادہ چاہتے تھے۔ بیٹا بیار ہوا اور بیار کی شدید ہوتی چلی گئی۔ یہاں تک کہ ام سلیم مجھ گئیں کہ وقعیت آخر ہے۔

کہیں ابوطلحہ بیٹے کودم توڑتا دیکھ کرجزع وفزع نہ کریں۔اس لئے ام سلیم نے کسی بہانے سے شوہر کورسول اکرم کی خدمت میں روانہ کردیا چند لمحول کے بعد بیٹے نے دم توڑ دیا۔

ام سلیم نے میت کو کیڑے میں لیبیٹ کر کمرے میں چھپادیا تمام گھر والوں ہے کہد دیا کہ کوئی بھی شخص ابوطلحہ کو بیٹے ک موت کی خبر ند دے۔ پھر کھانا تیار کیا' اپنے کوسنوار کرعطر لگایا۔ پھر دیر بعد ابوطلحہ واپس آئے اور آ کر کھانا مانگا۔ ام سلیم نے پہلے سے تیار شدہ کھانا پیش کیا۔ وونوں نے کھانا کھایا اور پھر مقاربت کی۔ ابوطلحہ پرسکون ہوگئے۔ ام سلیم نے کہا: مجھے تم سے ایک بات پوچھنی ہے' جواب دیا پوچھو۔ بیوی نے کہا اگر میں تنہیں بیا طلاع دوں کہ ہمارے پاس ایک

TO LEAD TO

ا - بروردگار كے جلال و بهال دونوں كا حقيقتا عاشق بول كنتى عجيب بات بىكى بين ان دونوں مضا داشياء كا عاشق بول - (مترجم) ٢ - ٱلَّذِينَ إذا أصابَتُهُمُ مُصيبَةٌ قالوا ابَّا للِّهِ وَإِنَّا إلَيْهِ رَاجِعونَ . (بقره-١٥٦)

امانت تھی اور ہم نے وہ امانت اس کے مالک کولوٹا دی تو کیاتم ناراض ہوجاؤ گے؟

ابوطلحہ نے کہا نہیں ہر گزنبیں ٹارانسگی کی کیا بات ہے؟ امانت کوتو لوٹانا ہی چاہئے۔ اس سلیم نے کہا: سبحان اللہ! اب میں تہمیں بیاطلاع دے ہی دول کہ خدانے ہمارے جئے کوجواس کی امانت تھا ہم سے واپس لے لیا ہے۔ ابوطلحہ نے بیہ بات می تو ہل کررہ گئے اور کہا: بخدا مجھے باپ ہونے کے ناطے تھے سے زیادہ صبر وضبط کا مظاہرہ کرنا جاہئے کہ تو ماں ہے۔ بیسحالی اٹھا، عنسل کے بعد دور کعت نماز اداکی اور رسول اکرم کی خدمت میں حاضر ہوکر شروع

ہے آخرتک سارا ماجرامیان کیا۔

آ پ نے فرمایا: خداتم کو برکت ہے کہی کرے اور تہہیں پا کیزہ کس نصیب کرے۔خدا کا شکر اوا کرتا ہول کہ جس نے میری امت میں صابر ہ بنی اسرائیل کی مثال قرار وی۔'' (1)

یقیناً بیان اور ندہب ہی ہے جو شقت اور تکلیف کواجر دوّوا ہے کاباعث بلکہ لذت وخوشی اور سعادت کا جموعہ بنادیتا ہے۔
ویلیم جیمر کی ای کتاب میں ندہب اور اخلاق محض ( ابغیر کسی ندہب کے اخلاق کا تصور ) کے بارے میں کہتا ہے:
''ندہب یا اخلاق کی بنیاد ہیہ ہے کہ ہم عالم ہمتی کو کس انداز ہو کے بحقے اور جھتے ہیں؟ آیا اس کا کتات اور افظام ہمتی کو سرا پا صعوبت اور ربخ و کیستے ہیں اس کے بعض مقولوں کو قبول اور بعض کو مستر دکرتے ہیں؟ یا اس کے بعکس پوری کا کتات کو خندہ ہیشانی اور گرجوشی ہیں اس کے بعکس پوری کا کتات کو خندہ ہیشانی اور گرجوشی ہی ایک ایسے ایسے اس کے مساتھ خوش آمدید ہیتے ہیں جو عشق و مجبت ہے مملوہ ؟ اخلاق محض اپنی معلوبات اور علم کی بنا پر کا کتات پر حالم کی بنا پر کا کتات پر حالم کی بنا پر کا کتات پر حال ہے۔

اخلاق محض اپنی معلوبات اور علم کی بنا پر کا کتات پر حالم کا گوری و جذبہ ہیں۔ سیاس ہمیشہ اے اپنی گرفت میں رکھتا ہے کہ کا کتات کے قوا نمین ایک کڑے کی ما ننداس کی گردن کو جگڑے ہوتے ہیں۔ لیکن اس کے بر عکس خدہ اس کہ کہ کتات کے قوا نمین ایک کردن کو جگڑے ہوتے ہیں۔ لیکن اس کے بر علی خواہاں کہ جرور کی کو لطف شوق کی خلوں اور بانشاط کردیتی ہوئے اس کہ روش اور وضعف ہے جران ہو کہاں ہے۔ بہی وہ ہم خواہاں کہ جس کے سامنے رواتی قلب کی جسل کے بیان اس کے بر ہما اس کے سامنے رواتی قلب کے بیان اس کہ دیکھتے ہیں کہ بیدو طبیع ہیں کہ بیدو طبیع ہیں ایک دوسرے کے احساسات کے سامنے میں ایک دوسرے کے احساسات کے سامنے میں ایک دوسرے کے احساسات سے میں ایک دوسرے کے مد بات قبلی میں ایک دوسرے کے احساسات استوائی گرما ہے۔ مشابہ۔

ا . بحارلانوارجلد ٨ اصفي ٢٢٥ ، ١ حكام اموات، باب " و كرصبرالصايرين " كوزيل يل -

اگر چان دونوں طبقوں کے طرز تھر کا متیجہ ایک ہی نکلتا ہے اور وہ ہے بنا چوں چرا کے سرشلیم ٹم کر دینا''۔

### ادائے عارفانہ پااعتراض:

شرور پر گفتگویاان کے وجود پراعتراض ہمارے ادب کاہم صفے کوتشکیل ویتا ہے۔ شعراء نے یا تواز راوتفن طبع یاحقیق معنول میں اس میدان میں طبع آزمائی کی ہے۔ البتہ وہ تمام باتیں جو اس سلسلے میں کی گئی ہیں' حقیقنا عالم خلقت پر تحقید یا اعتراض قرار نہیں دی جاسکتیں۔ یہ باتیں زیادہ تراز روئے مزاح یا اصطلاحاً شعر کا محور بنتی ہیں۔ ان میں سے بعض باتوں کو''ناز وادائے عارفانڈ' میں سے شار کیا جاسکتا ہے۔ خیام سے منسوب رہا عیوں میں اس طرح کے اشعار بہت زیادہ ملتے ہیں۔ جیسا کہ ہم نے پہلے بھی یہ کہا کہ بیام بیشین کہ یہ اشعار فالسفی خیام کے ہوں۔ وہ موضوعات جو شاعر خیام کے یہاں بصورت اعتراض یا سوال ملتے ہیں' فلسفی خیام کے لئے مل شدہ ہیں۔ بنابر ایں بیا شعار یا تو حکیم خیام کے نہیں اورا گر ہیں تو یا از روئے مزاح ہیں یا سطحی دیندارا فراد کوزی کرنے کی خاطر کے گئے ہیں یا''ناز عارفانہ'' کا مصداق ہیں۔ بہرحال خیام سے منسوب ریاعیوں میں ماتا ہے:

اجرام که ساکنان این ایوان ان اسباب تردد خرد مندان اند هان تا سر رشتهٔ خرد گم نکن کانان که مدبر اندسر گردان اند افلاک که جز غم نفزایند دگر نبهند بجا تا نربایند دگر نا آمدگان اگر بدانند که ما از دهر چه می کشیم نایند دگر چون حاصل آدمی درین شورستان جز خوردن غصه نیست تاکندن جان خرم دل آنکه زین جهان زود برفت و آسوده کسی که خود نیامد به جهان ای چرخ فلک خرابی از کینهٔ توست بیداد گری شیوهٔ دیرینهٔ توست ای خاک اگر سینهٔ تو بشکافند بس گوهر قیمتی که درسینهٔ توست ای خاک اگر سینهٔ تو بشکافند بس گوهر قیمتی که درسینهٔ توست

چرٹ فلک پر بیتمام اعتراضات اور سب وشتم در حقیقت ان سے اعلیٰ ایک بستی پر ہیں کیونکہ فلک و آسان کے ہاتھ میں تو پھی نہیں۔وہ ٹیڑھا پن اور کجروی کہ جس کا الزام ان افلاک پرلگا یا جار ہاہے ان کی اپنی مرضی سے نہیں۔شایدای بناء پر حدیث میں آیاہے: ∽و ∭ عدل العى

### لا تسبّوا الدهر فان الدهر هو الله (۱) زمانے اوروفت پرسب وشتم ندکرؤ کیونکدزماندخداہ۔

ای طرح سے بیر باعیاں بھی ای سے منسوب ہیں۔

از بهر چه افکندش اندر کم و کاست و رنیک نیامد این صور عیب که راست بشکستن آن روا نمی دارد مست از بهر چه ساخت وزیرای شکست؟ صدبوسه ز مهر بر جبین می زندش سازد و باز بر زمین می زندش

دارنده که ترکیب طبائع آراست گرنیک آمد، شکستن از بهرچه بود؟ ترکیب پیاله ای که درهم پیوست چندین قد سر و نازنین و سرور ست جامی است که عقل آفرین می زندش این کوزه گرد هر چنین جام لطیف

ناصر خسر ووہ شاعر ہے' جے واقعی فلنی کہا جاسکتا ہے۔ بیشاع ایک طرف تو نکتہ نئے ہے اور دوسری طرف اپنے طرز تفکر اور فلنے کی بنیاد پر غذکورہ بالا اعتراض ہے کہیں بالاتر ہے۔ مزید برآ ں اس کے غذہبی اعتقادات نہایت مدلل اور بر ہانی ہیں للبنداوہ اپنے عقائد کی بنا پر بھی زبان اعتراض نہیں ہلاسکتا۔ ہایں ہمہ اس کے دیوان میں ایسے اشعار ملتے ہیں۔ اب یا توان اشعار کو مزاح پر بنی جانا جائے یا'' نا زعار فائن' و' اوائے درویشانہ'' کے حساب میں ڈال دیا جائے۔ اس طرح کے اشعار میں کہتا ہے:

طینت انسان همه جمیل سرشتی ماید خوبی چه بود و علت زشتی اهممچو دل دوزخی و روی بهشتی اهمد محرابی و کشیش کنشتی اچون همه را دایه و مشاطه تو گشتی ابرگر هی خربط و خسیس بهشتی

بار حدا اگر ز روی خدائی چهرهٔ رومی و صورت حبشی را طلعت هند و روی ترک چرا شد از چه سعید افتاد و از چه شقی شد چیست خلاف اندر آفرینش عالم گیرم دنیا بی محلی دنیا

ا۔ اس حدیث کی سیح تو جید یہ ہے کہ زمانے پر تقیداس نظام کا نئات اور خدا پر تقید ہے ۔لیکن بعض وانشوروں کا کہنا ہے کہ بیحدیث زروانیے نے گھڑی ہے جو حقیقتااس بات کے معتقد سے کہ زمانہ ہی خدا ہے۔(مصنف ؓ)

نعمت منعم چراست دریا دریا؟ محنت مفلس چراست کشتی کشی؟ ناصر شروکا ایک طویل اور شهر رقصیده برس کا آغاز اس شعر به وتا ہے۔

توانی در دل موری کشیدن

الٰهی طول و عرض عالمت را ای تصیدے میں کہتاہے:

کر آن آهم همی باید کشیدن بگویم گر تو بتوانی شنیدن ولی از ترس نتوانم چغیدن نبایستی چنین خوب آفریدن بدندان دست و لب باید گزیدن به تازی می زنی هی بر دویدن

همه جور من از بلغاریان است گنه بلغاریان را نیز هم نیست خدایا راست گویم فتنه از تو است لب و دندانِ ترکانِ ختا را که از دست و لب و دندانِ ایشان به آهو می کنی غوغا که بگریز

بعض اہلی فن کا کہنا ہے کہ یہ قصیدہ ناصر خسر و کا نہیں کسی اور کا ہے جواس ہے منسوب کرویا گیا ہے۔

تقریباً چالیس برس پہلے ایک شیرازی شاعر نے اسی موضوع پر قصیدہ لکھا اوراس قصیدے کا جواب دینے پرایک مقابلہ
رسالہ 'افکار' میں مرحوم کرنل افکار کی طرف سے شروع کیا گیا۔ اہلی ذوق واوب سے اس سلسلے میں اظہار رائے کی درخواست کی
گی۔ ملک کے گوشہ و کنار سے عالم وعامی مردوزن سب نے اس مقابلے میں شرکت کی ۔ بعض نے قطم اور بعض نے نشر کے ذریعے
جواب دیاا وربعض نے شاعر کی تا ئید کی ۔ بیتمام مواد' اسرار خلقت' نامی کتاب میں مرحوم کرنل افکار کی طرف سے شائع ہوا۔

یہ جوابات کی علمی پائے کے تھے؟ حقیر اس سلسلے میں کی قتم کی رائے کا اظہار نہیں کرنا چاہتا۔ البتہ بیضرور ہے کہ
بعض فضلاء نے اپنے جواب میں لطیف وولچسپ نکات بیان گئے۔

دوسراباب

مشكالكاطل



#### BUSULO BERLE

نظام احسن اورشرور کا مسئلہ اسلامی فلنے کے اہم ترین مسائل ہیں ہے ہے۔ اور جیسا کہ ہم نے کتاب کے پہلے جھے ہیں وضاحت کی کہ بھی مسئلہ شرق ومغرب ہیں جو کی مادیگری اور بدگمانی و بد بنی جیسے فلسفی مکاسب فکر کی پیدائش کا ہا عث بنا۔ شاید ہی کوئی ایسافلسفی ہو جو اس مسئلے کوزیر بحث نہ لایا ہو۔ مشرقی ومغربی فلاسفہ نے برائیوں اور شرور کے اشکال پرخور ضرور کیا ہے۔
لیکن جہاں تک میرے مطالعے کا تعلق ہے تو یہ کہوں گا کہ مغربی فلسفی اس مسئلے کا تسلی بخش حل تلاش نہ کر سکے۔ لیکن اسلامی فلاسفہ اس مسئلے کوزیر بحث لائے اور اس کے جو اب ہے بخو بی عہدہ برآ ہوتے ہوئے ایک اہم داز سے پردہ اٹھانے میں کا میاب ہوگئے۔

نہایت بجاہوگا اگرہم مشرقی فلسفہ الہی کے بارے میں اس مقام پرایک جملہ کہہ کراس مکتب فکر کو خراج تحسین پیش کریں ۔ مشرقی حکمتِ الہی وہ عظیم اور گرانبہا سر ماہ ہے جواسلام کی تابناک کرنوں کے ذریعے وجود میں آیا اور بخی نوع آن ان ان کو تھے میں ملا کیکن افسوں کہ انگشت شارافراد ہی اس عظیم وگرانبہا سر مائے ہے جیتی آشنائی رکھتے ہیں اور بجی نہیں بلکہ نا دانوں اور متحصب دشمنوں کی جانب ہے اس عظیم حکمت پر ستم بھی ڈھائے گئے۔ جن لوگوں کی معلومات قدیم فلسفے کے بارے میں افلاک تسعداور عقول عشرہ سے زیادہ نہیں (کیونکہ انہوں نے ان اشیاء کا فقط نام ہی سنا ہے یا کتابوں سے رجوع کرنے کے باوجودان کی سمجھ میں نہیں آیا) میں جمھ میں میں افلاک کا فذکورہ نظریہ ہے بنیاد ثابت ہو چکا ہے لہذا ہے معاصرین گردن تان کر اپنے تئیں فارائی بوغی اور صدر نمائے میں افلاک کا فذکورہ نظریہ ہے بنیاد ثابت ہو چکا ہے لہذا ہے معاصرین گردن تان کر اپنے تئیں فارائی بوغی اور صدر المتا کہیں سے المتا کہیں داخل کر دیا گیا ہے اس سے زیادہ کچھاور نہیں۔ بیلوگ دانستہ یا نادانستہ اسلامی تعلیمات و معارف پر جو بلا جواز اسلام میں داخل کر دیا گیا ہے اس سے زیادہ کچھاور نہیں۔ بیلوگ دانستہ یا نادانستہ اسلامی تعلیمات و معارف پر نہیا تعلیمات و معارف پر نہایت عظیم تلکم مرتکب ہوئے ہیں۔ حکمتِ اسلامی اور یونانی فلنے کا ایک دوسرے سے اتنائی فرق ہے جتنا آئن اسٹائن کی نہایت عظیم تلکم مرتکب ہوئے ہیں۔ حکمتِ اسلامی اور یونانی فلنے کا ایک دوسرے سے اتنائی فرق ہے جتنا آئن اسٹائن کی

اب أن سوالات كے جوابات كى بارى ہے جن كا ذكر ہم نے حدا اول ميس كيا تھا۔ ہم نے ان سوالات كوچارعنوا نات كے تحت ذكر كيا تھا، تبعيض وامتيازى سلوك فنااور نا بودى نقص وآفات دان چارعنوا نات ميں سے پہلے حصے كا جواب تبعيض و امتيازى سلوك كے تحت عنوان ديں گے اور بقيہ تين عنوا نات كا جواب ايك ہى عنوان يعنی شرور كے تحت ديں گے۔ جوابات سے پہلے ضرورى تجھتے ہيں كے مختلف م كامب فكر اور مسالك كے تحت ديئے گئے جوابات كا ذكر كريں۔

# والمالي كادناع كالمستاح بالكراش

عدل البی پرا شکالات کے ویے گئے جوابات مختلف مسالک و مکاتب قکر کی جانب سے مختلف ہیں۔ وین و فدہب کے تور کے متور خدا پر ایمان رکھنے والے مونین اس سلسلے ہیں اپ شغیر کو ایک اجما کی جواب سے قائل کر لیتے ہیں۔ وہ اپنے آپ سے متور خدا پر ایمان رکھنے والے مونین اس سلسلے ہیں اپ شغیر کو ایک اجما کی جواب سے قائل کر لیتے ہیں۔ وہ اپنے آپ کے حداثا قادر علیم اور تکیم ہے۔ لبندا کوئی جواز نہیں کہ قادر علیم اور تکیم خداظلم کا مرتکب ہوجائے۔ کیا خدا کی کسی ۔ شغنی ہے؟ جس کی بنا پر وہ کسی کے حق کو خصب کرلے یا جتاج ہے جس کی وجہ سے کسی کے حق کو خوا سے استعال ہیں لے آئے ؟ ظلم کا محرک یا تو نا پہند یدہ باطنی صفات ہیں یا ضرورت واحتیاج اور کیونکہ سے صفات خدا ہیں نہیں اس لئے خدا کا ظلم کرنا کوئی معنی تبییں رکھتا۔ وہ قاد رمطلق جکیم مطلق اور علیم مطلق ہے۔ وہ کا نمات کے نظام احسن واصلح کا علم بھی رکھتا ہے اور اس نظام کو خلق کرنے کی صلاحیت بھی۔ البندا اس بات کا کوئی جواز نہیں کہ خدا ایسی کا نمات کو خلق کرے جو نظام احسن واصلح سے تضاد رکھتی ہو۔ یقینا وہ اشیا ، جنہیں شرور کا نام دیا جا تا ہے اگر احسن واصلح سے تضاد رکھتی ہو۔ یقینا وہ اشیا ، جنہیں شرور کا نام دیا جا تا ہے اگر احسن واصلح سے متضاد خلق کرے جو نظام احسن واصلح سے تضاد رکھتی ہو۔ یقینا وہ اشیا ، جنہیں شرور کا نام دیا جا تا ہے اگر احسن واصلح سے تضاد رکھتی ہو۔ یقینا وہ اشیا ، جنہیں شرور کا نام دیا جا تا ہے اگر احسن واصلح سے تضاد و تفام سے متضاد

<u> ہوتیں توہر گزلبائ تخلیق زیب تن ند کر یا تیں۔</u>

اپنی رائے کے مطابق نا قابلی فہم واقعات کا مشاہدہ کرنے کی صورت میں اس نظریئے کے حامی حضرات یہ کہتے ہیں کہ اس واقعے میں ایک حکمت وصلحت پوشیدہ ہے جم نہیں جانتے فقط باری تعالیٰ ہی اس راز کو جانتا ہے۔ بالفاظِ دیگراس امر کو'مرز قدَر'' کے نام ہے بھی یا دکرتے ہیں۔

بلاشبہ پیطر زِنظراوراس پربن نتیجۂ بجائے خودا یک استدلال ہے اور سیح بھی ہے۔ پیلوگ کہہ سکتے ہیں کہ بالفرض'' وجو ہ ش'' کی اگر قابلی قبول توجیہ نہ بھی کی جاسکے تو اس کی وجدا نسانی ذہن کی اسرار ورمو ز کا نئات سے ناوا قفیت ہے۔ انسان جب اپنے آپ کو اسرار ورموز سے مملوعالم میں پائے اور چندوا قعات میں کار فرما حکمت ومصلحت کو نہ بچھ پائے تو اسے بیچ نہیں کہ سرے سے حکمت ومصلحت کی تر دیور بیٹھے۔

انسان اگر کسی کتاب کا مطالعہ کرے اور کتاب کے شروع ہے آخر تک مصنف کی دقت نظری گوت فہم اور پچھٹگی شعور کا مشاہدہ کرنے لیکن بعض مقامات پر کتاب کی عبارت مجبول اور لا پخل رہ جائے تو یقینا قاری بھی کہے گا کہ بیس مصنف کا مقصد اور مطمع نظر سجھ تیس پایا۔ وہ یہ فیصلہ ہر گر نہیں کرے گا کہ چند عبارتوں کے نا قابل فہم ہونے کی وجہ یہ ہے کہ مصنف دقت نظری اور مطمع نظر سجھ تیس ورک سے عاری ہے۔ نیز دقیق النظری اور عمق پر بھی کتاب کا بقیہ مواد حادثاتی طور پر مصنف کے قلم سے کا غذیر مصنف کی اس منتقل ہوگیا ہے۔ یہ بات نہایت خود پہندی اور جہالت پر بٹی ہے کہ کتاب کے پچھ دھتے کے بچھ میں نہ آنے پڑ مصنف کی اس بے نظر علمی شخصیت پر بکس خط بطلان تھی خود میں اور جہالت کا الزام لگائے۔ نیز کتاب کے بقیہ حکیمانہ و عالمانہ مواد کو مصنف کی اتفاقی اور حادثاتی تح رہے جھ بیٹھے۔

عوام الناس كا باایمان طبقہ جب بھی ایسے مسائل كا سامنا كرتا ہے ، تو مذكورہ بالا استدلال كے ذريعے ہی انہيں حل كرتا

جیسا کہ ہم نے کہا اہلی حدیث معارف الی کے سلسلے میں تعبداور بے چوں و چراسر تسلیم ٹم کرنے کے حامی ہیں۔ لبذا الل طرح کے مسائل میں اظہار رائے ہے گریز کرتے ہیں۔ اس بنا پران کا طرز استدلال عوامانہ ہے بچھ اور نہیں۔ اشعری مسئلے مسئلے کوائی انداز ہے گریز کرتے ہیں۔ اس بنا پران کا طرز استدلال عوامانہ ہے بچھ اور نہیں مشکل باتی نہیں مسئلے کوائی انداز ہے گل کیا ہے جس کے بعدان کے مکتب قکر کے لحاظ ہے کوئی حل طلب مشکل باتی نہیں رہتی ۔ لیک روش کے حامی عدل الیمی کے مسئلے کوئل کرنے کے لئے رہتی ۔ لیکن دیگر مشکلمین نیز النہیات کے موضوع میں بھی جسی اور تجرباتی روش کے حامی عدل الیمی کے مسئلے کوئل کرنے کے لئے

اسرارورموز کا ئنات ان کے فوائداورمصالح کی جبتو میں لگے رہتے ہیں۔

کیکن حکمائے البی اس مسئلے کو' بر ہان کم'' کے ذریعے حل کرتے ہیں اور مذکورہ بالاطریقۂ استدلال کو بر ہانی انداز عطا

کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ بیکا گئات جوخداوند تعالی کا اڑئے گویا خدا کاظل اور سابیہ ہے۔ اب کیونکہ باری تعالی جمیل علی
الاطلاق ہے اور حسین وجمیل شے کا سابی بھی حسین وجمیل ہوا کرتا ہے۔ ان کے استدلال کا ایک اور طریقہ ''شر' کے تجویے اور
حمل پرین ہے۔ جس کے مطابق وہ یہ سہتے ہیں کہ شرایک عدمی مقولہ ہے (وجودی نہیں)۔ یہ بچھول بالعرض ہے مجھول بالذات
نہیں ۔ حکمائے اللہی کے ایک اور طریقۂ استدلال کے مطابق شرور کا وجود خیرے لایفک ہے۔ بعبارت ویگر کا گئات نا قابلی
تقسیم و تجزیہ ہے ۔ حکمائے اللی اس امر کو بھی زیر بحث لاتے ہیں کہ شرور کے اپنے فوائد ومصالح اور نیک آ خار ہیں۔
اس مقام پرہم حکمائی بیش کر دہ بر ہان گئی کی وضاحت نہیں کریں گئی کیونکہ بحث کتا بدا کی سطح سے بالاتر ہے۔
ایکین دیگر استدلالات کی تشریح کریں گے۔

جیسا کے ہم نے پہلے بھی کہا اس موضوع کے اشکالات اوراعتر اضات کو دوعنوا نات کے تحت سمینا جاسکتا ہے۔''وجعیق اورامتیازی سلوک'' اورا'شرور'' ۔ پہلے جعیض وامتیازی سلوک اوراس کے بعدشرور کے موضوع کوجدا جداز پر بحث لائیں گے۔

\*\*\*

تيسراباب

المسكاله المسلكك المالمسلكك



اعتراض بیجین کا خلاصہ پیتھا کہ تمام موجودات کی نسبت اور تعلق ذات باری تعالی ہے مساوی ہونے کے باوجودان کی خلقت مختلف اور متفاوت کیوں ہے؟ ایک سیاہ تو دوسرا سفید کیوں؟ ایک بدنما تو دوسرا خوشنما کیوں؟ کوئی کامل تو کوئی ناقص کیوں؟ ایک فرشتهٔ دوسرا انسان تیسرا حیوان چوتھا نبات پانچواں جماد کیوں؟ اس کے برعس کیوں نہ ہوا؟ حیوان فرشتہ کیوں نہ کیوں انسان بنا جو تکلیف (۱) بھی رکھتا ہے اور تو اب و بن گیا اور فرشتہ حیوان کیوں نہ ہوا؟ تمام مخلوقات کے درمیان انسان بی کیوں انسان بنا جو تکلیف (۱) بھی رکھتا ہے اور تو اب عذاب بھی کیوں نہیں بھی موجودات ایسے کیوں نہیں؟ اگر اس طرح کی مخلوق پہند یدہ ومرغوب ہے تو تمام مخلوقات کوان خصوصیات کا حامل کیوں عطاکی گئیں؟

ندگورہ بالاسوالات کے دو جواب ہیں' اہمالی اور تفصیلی۔ اہمالی جواب وہی ہے جس کا ہم نے عدل الہی کے مختلف مکاتب فکر کے عنوان میں جواب دیا۔ہم نے کہا کہ اہل ایمان اپنے آپ کوایک اہمالی بیان کے ذریعے قانع کر لیتے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ میسوالات انسانی مجبولات کی ایک فہرست ہے نظام عالم پرکوئی اعتراض اور نقض نہیں۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہ سکتے میں کہ ہم نہیں جانے۔

ہم خدا کوئلیم علیم فنی کامل عادل اور جواد جیسی صفات کا ہالک مانتے ہیں اور انہی صفات کا ہالک ہونے کی بنا پر ہم جانتے ہیں کہ جوشئے بھی وقوع پذیر ہوگی'' حکمت' اور''مصلحت'' پر بنی ہوگی۔ اگر چہ ہم ان تمام صلحتوں اور حکمتوں کو درک نہ کر پائیں۔ ہم "اسرار فکدر" ہے آگاہ نہیں۔ بیانسان اپنی کئی ہزار سالہ انتقاک کوششوں کے باوجود ابھی تک اس بدن کے اسرار ورموز ہے واقف نہ ہوسکا' لیکن بیانسان کا مجب اور اس کی بلند پروازی ہے کہ'' راز ہستی'' اور''سر قدر'' ہے مکمل آگاہ اوراس کی بلند پروازی ہے کہ'' راز ہستی'' اور''سر قدر'' ہے مکمل آگاہ اور اس کی بلند پروازی ہے کہ درائیہ تھے میں نہ آئے تواہد بید اوراس کی بلند پروائی واقعے کی حکمت اس کی بجھ میں نہ آئے تواہد بید اوراس کی بلند پروائی واقعے کی حکمت اس کی بجھ میں نہ آئے تواہد بید اعتراف کر لیمانہ بیاں کے درک اوراحساس کا قصور ہے' نظام خلقت میں کی نقص کی دلیل نہیں۔

ندکورہ بالا استدلال کے جامی حضرات اپنے آپ کوالیے چوں چرامیں ہرگزنہیں الجھاتے۔اپنے وقت کواس طرح کی بحق میں صرف کرنے کے بچائے ایسے مسائل میں تحقیق کرتے ہیں جو قابل فہم ہیں اورا عمال کی بنیاد اور اساس قرار پاتے ہیں۔

یں با شہریہ جواب ایک سیح جواب ہے۔اہل ایمان پریہ ذِ مدداری عائد نہیں کہ وہ ایسے جزنی مسائل میں غور وخوض کریں۔ عوام الناس ایسی بحثوں میں واخل ہونے کی نہ فقط یہ کہ صلاحیت نہیں رکھتے بلکہ انہیں اس کام مے منع بھی کیا گیا ہے۔ مذکورہ بالا استدلال بجائے خودایک سیجے استدلال ہے جس میں علت و کمال علت کے ذریعے کمال معلول کو تابت کیا گیا ہے۔

اس مقام پرایک اورام رہے ہے کہ عوام کی اکثریت باری تعالی کواس کے آٹاریعنی کا کنات پر حاکم نظام کے ذریعے پہچائی ہے۔ ان کی معرفت کا مرکز تقل اور تکہ گاہ میں چند مجبولات کا سامنا کرنے کے بعد کچھے نہ تہ چھے مضطرب ضرور ہوجاتے ہیں۔ ان کا اضطراب بجوان مجبولات کی تہتک پہنچے بغیر رفع نہیں ہوتا۔ یہ لوگ خدا کو جہان مہتی ہے منظرب ضرور ہوجاتے ہیں۔ ان کا اضطراب بجوان تہولات کی تہتک پہنچے بغیر رفع نہیں ہوتا۔ یہ لوگ خدا کو جہان مہتی ہے ماہ دراء اور مستقل نہیں مائے تا کہ خدا کو ایک کمال مطلق اور زیبائی مطلق ما نیں جس کے نتیجے میں کا کنات کو خوبصورت ترین موثر کا خوبصورت ترین موثر کا خوبصورت ترین اثر اور کا طلق ترین موثر کا کاطن ترین اثر سمجھیں ۔ کا کنات سے ان لوگوں کا تعلق اور در ابطہ صرف ایک بنی رائے ہے ہے بعنی حواس خد کے ذریعے کا گنات سے واقفیت کا معمولی اور مرسوم راستہ یہ حضرات خدا کو کا گنات کا آئیات کا آئیات کا مشاہدہ کرتے یا بعبارت ویگر کا گنات کا ایک بلندو وکھائی ویتی ہیں کو کہا تھا ہے۔ اس طریقہ استدلال کے حامی خدا کی ذات میں کا گنات کا مشاہدہ کرتے یا بعبارت ویگر کا گنات کا ایک بلندو اعلی حداث کی ذات میں کا گنات کا مشاہدہ کرتے یا بعبارت ویگر کا گنات کا ایک بلندو بھوجا تیں۔ یہ گاہ وہ بھوجا تیں۔ یہ کس کے دی خواجہا و قائل کو بھوجا تیں۔ یہ کی ایک کا سے کا در کیا ہے۔

پیر ما گفت حطا ہو قلم صنع نوفت آفوین ہو نظر پاک حطا ہوشش ہاہ

( جنگی معرفت کی تکمیم علیم عادل اُ است ہے جوفدا کوسرف کا نئات کے بین ہی حکیم علیم عادل اُ غنی اور کامل دیجھتے ہیں اس سلسلے ہیں کسی مجبول گئتے کا سامنا ہونے کی صورت میں وہ آئینہ جس میں وہ خدا کی فنی اور کامل دیجھتے ہیں اس سلسلے ہیں کسی مجبول گئتے کا سامنا ہونے کی صورت میں وہ آئینہ جس میں وہ خدا کی دات کا مشاہدہ کرتے ہیں دھندا جاتا ہے اور متعلقہ ذات کی سیجھ تصویر دکھانے سے قاصر رہتا ہے۔ )

ادھر دوسری طرف ہمارے اس دور میں خصوصاً مادہ پرتی کا ربتیان رکھنے والے حضرات کی جانب سے اس طرح کے اعتراضات واشکالات تحریر قتریر ہیں اٹھائے جارہے ہیں ۔ حقیر کا ایسے افراد سے بہت زیادہ سامنا ہوتا ہے۔ یہ مخرضین یا تو غدا کے یکسرمنگر ہیں یا خدا پران کا اعتقادا تنامشکام نہیں کہ جس کی بنا پرکا کنات میں موجود حکمت ومصلحت کی اجمالی تصدیق

کرتے ہوئے اپنے اعتراض کا تسلّی بخش جواب پالیں۔ بنابرایں ضروری ہے کدان موضوعات کوزیرِ بحث لایا جائے جوان سوالات واعتراضات کی بنیاد ہیں تا کہ اٹکامدلل جواب دیا جا سکے۔

ایک ادربات بیہ کہ کا نئات میں موجود'' حکمتوں'' اور'' مصلحتوں'' پرایک اہم اعتراض ہوتا ہے' جس کا اگر جواب نہ
دیا جائے' تو فذکورہ بالا اجمالی جواب اپنی علمی قدرو قیمت کھودیتا ہے۔ اس مسئلے کاحل اس امر پر موقوف ہے کہ ہم سب سے پہلے
ایک بنیادی اصول کو طے کرلیس اور یہی بنیادی اصول آنے والے تفصیلی جواب کی بنیاد ہوگا۔ نیز حکما پھی اس جواب پر تکلیہ
کرتے ہیں اور یہی وہ'' بنیادی اصول' ہے جس کی بنا پر فذکورہ علمی اور تفصیلی دونوں جواب اپنی علمی قدرو قیمت پاتے ہیں۔
اعتراض بیہ ہے:

کیا واقعی خداوند تعالیٰ کے بارے میں مصلحت اور حکمت کوئی معنی ومفہوم رکھتی ہے؟ کیا بیکہا جاسکتا ہے کہ خدانے فلاں فعل فلال مصلحت کی خاطر انجام دیا ہے؟ یا فلال فعل میں فلال حکمت پوشیدہ ہے؟ کیا خدا کے بارے میں اس طرح کا طرزِ تفکر خالق کوتلوقات پر قیاس کرنے کے متراد ف نہیں؟

ہوسکتا ہے کوئی میہ دعوی کرے کہ خدا تعالی کے بارے میں مصلحت و حکمت قطعاً کوئی معنی و مفہوم نہیں رکھتی۔ ایسے تمام
نظریات خالق کو خلوق پر قیاس کرنے کی بنا پر وجود میں آئے ہیں۔ کیونکہ ''اقتضائے مصلحت'' کے معنی میہ ہیں کہ فلاں ہدف تک
رسائی کے لئے فلال وسلے کو استعال کرنا چاہئے 'اس وسلے کا انتخاب ہر بنائے مصلحت ہے کیونکہ یہ فلال ہدف تک پہنچا دینا
ہے۔ فلال وسلے کا انتخاب صحیح نہیں کیونکہ میہ ہدف ہے دور کر دیتا ہے۔ مثلاً ہم کہتے ہیں دردو آلام کا وجودا قتضائے مصلحت ہے
تاکہ لذت معنی ومفہوم رکھ سکے۔ مال کے جسم میں دودھ تیار کرنے والے غذا ساز غدود کا ہونا اقتضائے مصلحت ہے تاکہ شیر خوار
ہی کو تیار غذا ملتی رہے۔ حکمت و مصلحت کا نقاضا ہے کہ فلال جیوان کے سینگ ہوں تاکہ وہ وہ دشن کے حملوں سے اپنا دفاع کر
سکے۔

کیا یہ بات نہیں کبی جاسکتی کہ ندکورہ بالا تمام امورُ خدا کوانسان یا دیگر ناقص موجودات پر قیاس کرنے کی سوچ کا متیجہ اس۔

انسان اور ہرناقص موجود کے لئے مصلحت وحکمت معنی ومفہوم رکھتی ہے۔ کیونکہ انسان یا کوئی اور ناقص موجود ایک ایسے نظام میں جگڑا ہوا ہے جواسباب ومسببات کے مجموعے سے تشکیل میں آیا ہے۔ ہرموجود کسی مسبب تک پہنچنے کے لئے 'اس کے متعلقہ سبب کوبطور وسیلہ استعمال کرنے پرمجبور ہے۔ ایسا موجود اگر کسی ہدف تک پہنچنے کے لئے کسی ایسے و سیلے کا انتخاب کرے جھے اس نظام عالم میں فذکورہ ہدف کا سبب قرار دیا گیا ہے تو اس موجود نے مصلحت و حکمت کے مطابق اس فعل کو انجام دیا ہے ورند بصورت ویکر مصلحت وحکمت کے برخلاف عمل کیا ہے۔

مزید برآ ل مصلحت و بحکت اس موجود کے لئے معنی و مفہوم رکھتی ہے جواس موجودہ نظام کا بڑا اور محدود وافات کا مالک ہونیز اس بات پر مجبور ہوکد موجودہ نظام کو تشاہم کرے۔ طاقت کا محدود ہونا ' حکمت و مصلحت کے مفہوم کا ایک جزاور حصد ہے۔

لیکن ایسا موجود جواس نظام ہے ماوراء ہے۔ جس نے خوداس نظام کو خلق کیا ہے۔ اس کے لئے حکمت و مصلحت کیا معنی و مفہوم رکھ سکتی ہے؟ اے کیا ضرورت کہ وہ کی بدف تک رسائی کی خاطر ' متعلقہ اسباب کو وسیلہ قرار د دے ' تا کہ بید کہا جا سکے کہ اس کا نہ کورہ کا محکمت پر بنی تھا اور فلال کا م حکمت ہے خالی۔ بنا برایس ہمارا بید کہنا صحح نہیں کہ خدانے رہنے والم کو خلق کیا تا کہ لذت و سرور معنی و مفہوم پائے۔ مال کے جسم میں غذاساز غدود خلق کے تا کہ طفل شیر خوارا پنی غذا ہے محروم ندرہ جائے ۔ خدااس بات پر تا در ہے کہ طفل معصوم کو مال کے دودھ کامختاج کے بغیراس کو سیر کردے۔ انسان کورنے والم پہنچائے بغیرا ہے لذت و سرور کے معنی و مفہوم ہے آشنا کردے۔

نظام اسباب وسببات ہم انسانوں کے لئے بجائے خودا کیے تھی اور دافعی وجود رکھتا ہے لیکن خداوند تعالیٰ کے لئے ایک ری اور ثمائش (۱) مقولے نے زیادہ نہیں۔ لبندا حکمت کی ندکورہ بالآخیر کے مطابق ہمیں حکیم کہا جاسکتا ہے خدا کوئییں فعل حکیمانہ ہوسکتا ہے یعنی موجودہ نظام کے موافق وہم آ بنگ خدا کا فعل نہیں۔ کیونکہ اس کا ہرفعل بجائے خودا کیک نظام ہے۔ ایسانظام جو کسی اور نظام کے تحت اور اس کے مطابق وموافق خلق نہیں کیا گیا۔ خدا تعالیٰ ایسے نظام کا خالق ہے کہ جس کی تخلیق اور انعقاد کے بعدا گرگوئی اس نظام کو پیچان کرا ہے عمل کو اس نظام سے منطبق کرے تو اس نے حکیمانہ کام انجام ویا ہے۔

اگریے کہاجائے کہ باری تعالی نے کا سُنات کو منظم اور با قاعدہ علی واسباب اور مقد مات و نتائج کی بنیاد پرخلق کیا ہے تا کہ
اپ علم وحکمت کو بندوں پر واضح و آشکار اور ان کے لئے طریق معرفت کوروش کر سکے کیونکہ نظم وانضباط کے بغیر حادثاتی اور
اتفاتی بنیادوں پر کا سُنات کی تخلیق کے نتیج میں کوئی بھی شے کسی بھی شے کے لئے علت واقع ہو عتی تھی۔اور اس صورت میں
راہ معرفت خدایقینا مسدود ہوجاتی ۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ خود اس بات کے معنی کہ معرفت خدا کا سُنات پر حاکم علیما نہ نظام
پر شخیق 'جہتو اور مطالع کے در لیے ہی حاصل ہو علی ہے ہے کہ کو داس بات پر ایک قطعی اُس اور لازم الاجراء نظام حکمرانی کر رہا
ہے ۔ حالا تکہ نہ کورہ بالا قانون کی روے متوقعہ نتائج کے حصول کے لئے وسائل کا سہار الینا بندوں کا وطیرہ ہے شان پروردگار
منیس ۔ خدا کے لئے نہایت آسان ہے کہ ان تمام نظاموں کا سہارا لئے بغیر ہی اپ بندوں کے لئے معرفت کی راہ کو کھول

-----

لہٰذااس بیان کوسامنے رکھتے ہوئے ان حضرات کے نظریئے پراعتر اض کیا جاسکتا ہے جوشر ور مجعیض اورامتیازی سلوک کی توجیہ ' تحکمت ومصلحت'' کی بنیاو پر کرتے ہیں۔

یعنی بیکہا جاسکتا ہے کہ آپ کی بیتو جیہا درتفسیر سیجے نہیں۔ کیونکہ ان تمام حاصل ہونے والے نتائج اورفوا کدکو، باری تعالیٰ اس طرح کے تلخ امور کی تخلیق کے بغیر ہی انسان تک پہنچا سکتا تھا۔

یہ ہے وہ اہم اشکال جے سب سے پہلے مرحلے میں حل ہونا جاہئے ٹا کہ عدلِ الّٰہی پراعتر اض کا جواب دیتے وقت ''وجو دِمصلحت'' کے مسئلے کوزیر بحث لا یاجا سکے۔

# RESERVE BUTCH PROSERY

اب ہم اصلی جواب کی طرف آیا جائے ہیں۔ نظام کا کنات سے واقفیت اس موضوع کا ایک اہم حصہ ہے۔ حل طلب مسئلہ ہے کہ کیا نظام کا کنات قرار دادی وجعلی ہے یا ذاتی ؟

ابخواہ جعلی وقر اردادی ہوخواہ ذاتی 'ان دونوں صورتوں میں اگلاسوال بیہ ہے کہ خلقت وآ فرینش نے اپنے مراحل کس طرح طے کئے اوراس کا صحیح تصور کیا ہے؟

کیا خداچنداشیاءاورحوادث کے مجموعے کوان کے درمیان بغیر کسی ذاتی اور حقیقی را بطے کے خلق کر دیتا ہے اس کے بعد ان اشیاءاورحوادث کو یکے بعد دیگرے ایک صف میں قرار دیتا ہے اور اس صف میں واقع ہونے کے بعد دیگام وسنت الہی اس اشیاءاور حوادث کو یکے بعد دیگرے ایک صف میں قرار دیتا ہے اور اس صف میں واقع ہونے کے بعد نظام وسنت الہی مقد صفتی وغایت وجود میں آتے ہیں ؟ یا ایسانیس بلکے ملل واسباب کا معلول و مسببات سے مقد مات کا نتائج سے اور معلقہ مغنی کا اپنی غایت سے ایسانعلق ورابطہ ہے کہ جس کی رو سے کوئی معلول یا سبب اپنی متعلقہ علت کے بعد ایا کوئی نتیجہ اپنی متعلقہ مقدمے وتم بید کے بعد یا کوئی غایت اپنے مغنی کے بعد اگر واقع ہوجائے تو بیاس کا غین وجود ہے۔ یا اصطلاحات کی زبان میں مقدمے وتم بید کے بعد یا کوئی غایت اپنے مغنی کے بعد اگر واقع ہوجائے تو بیاس کا غین وجود ہے۔ یا اصطلاحات کی زبان میں کوئی گال کہد لیجئے:

'' کا نئات کےطولی اورعرضی نظام میں ہر وجود کا مرتبہٰ اس کی ذات کوہشتی بخشاہے'' بالکل اعداد کےمراتب ودرجات کی مانند۔

اس بات کی وضاحت اعداد کی مثال کے ذریعے پیش خدمت ہے۔

ہم اعداد میں دیکھتے ہیں کہ 'ایک'''' دو'' سے پہلے اور'' دو'' کا عدد'' تین'' سے پہلے اور'' ایک'' کے بعد ہے۔ای طرح ''ایک'' کے عدد کے علاوہ ہر عدد اور ہندسہ کسی نہ کسی عدد سے پہلے اور کسی نہ کسی عدد کے بعد واقع ہوتا ہے۔ ہر عددا معین مرتبے پرنصب اورا پنے مرتبے ہے متعلق آ ٹار واحکام کا ما لک بھی ہے۔اور بیتمام نامحد و داعدادل کرایک مجموعی نظام کو

تظلیل دیے ہیں۔

اب سوال یہ ہے کہ خود اعداد کی حیثیت و حقیقت کیا ہے؟ کیااعداد کی ماہیت اور حقیقت ان کے درجے اور مرجے کے علاوہ کوئی اور شئے ہے؟ کیا کوئی عددا ہے وجود و ماہیت کے علاوہ اوراس سے جدا کوئی اور درجہ یا مرتبہ بھی رکھتا ہے؟ کیا ہرعد ڈ اعداد کے اس نظام میں کسی بھی مرتبے اور مرحلے پرنصب یا داقع ہوسکتا ہے؟ بطور مثال''۵'' کاعد د ہرحال میں''۵'' ہے۔خواہ آ پِاس عدوا ۵٬ کوزیم اور ۲٬ کے درمیان رکھئے یا ۲٬ اور ۸٬ کے درمیان اور وہ عدد جوزیم ''اور ۲٬ کے درمیان واقع ہو'' کے'' کہلائے ؟ کیااییا ہی ہے؟ کیا ہرعد داپنی ماہیت اور حقیقت کو مخفوظ رکھتے ہوئے' جس مرتبے اور درجے پرجا ہے واقع ہوسکتا ہے؟ بالکل انسانوں کی مانند جومعاشرے میں مختلف عہدوں اور مصبول پرمصروف عمل ہیں کیکن سیعہدےان کی انسانی حقیقت و ماہیت پراٹر انداز نہیں ہوتے۔ان کی انسانی ماہیت اور ہویت ان کے عہدول سے کوئی تعلق نہیں رکھتی۔ یا ایسانہیں بلك حقيقت اس كر برخلاف ٢٤٠٠٥ كى ماهيت "٥" بق إور"٥" كا"٥" بوناعد و"من" اورعد و"٢" كورمياني مرتب اور درج پر واقع ہونے کے ہو بہو مساوی ہے۔ ایک ہی مقولہ ہے ووفتلف مقولے نہیں۔عدد'' ۵'' کو'۲'' اور'' ۸'' کے درمیان فرض کر لینے کے معنی عینا ہو بہویہ ہیں کہ''۵''''۵'' ندر ہے بلکہ وہ عدد' کے' ہوجائے لیعنی جس عدد کوہم نے''1''اور '' ٨'' كے درميان قرار ديتے ہوئے'' ۵' فرض كيا ہے وہ'' ۵' نہيں درحقیقت وہ عدد' ' کے اور اپنے بھچ مرہبے ومقام پر ہے۔ ہم نے اپنے غلطاتو ہم کی بنا پراس مفروضہ عدد گو'' کا نام دے دیا ہے در شدوہ عدد'' کے ۔ بالفاظ دیگر: میفرض کر لینا کہ عدد'' ۵' عدد' کے ' کے مقام پر آ جائے فقط آیک ہے معنی اور نا قاتلی وقوع مفروضہ ہے جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں' اے ہاری قوت خیالیہ نے اپنے زعم میں فلق کیا ہے۔

اب آیے و کیھے جیں کے نظام علی و معلولات اسباب و صعبات اور مقد مات و نتائج کی کیا حقیقت ہے؟ کیا پہلے انہیں خلق کیا جا تا ہے اور پھراس کے بعد مذکور و بالا ہر مقولے کوان کے تصوص مقام پر قرار و سے دیا جا تا ہے؟ یا ایسانہیں بلکہ ان کا وجود ہو ہو وہ بو وہ بی مرتبہ ہے جس میں وہ واقع ہوئے کا وجود ہو ہو وہ بی مرتبہ ہے جس میں وہ واقع ہوئے ہیں؟ بطور مثال: شخ سعدی ایک خاص مرتبے اور مرحلے میں واقع ہوئے ہیں جس کی اپنی زمانی و مکانی خصوصیات ہیں۔ بلا شبوہ ' زمان' ہم سے پہلے گذر چکا ہے۔ کیا پہلے شخ سعدی کوخلق کیا گیا پھر انہیں اُن خاص حالات میں رکھا گیا؟ یا ایسانہیں بلکہ سعدی کا وجود ہو بہوا نہی خاص حالات مصوصیت کے عیناً مساوی ہے۔ وہ زمان مرکان ورجہ مرتبہ مقام اور وہ تمام را بطے اور تعلقات جو سعدی نے اپنی ہم عصر اشیاء سے استوار کئے سب کے سب وجود رمان مرکب کا خصہ ہیں۔ بنابرائی 'وجود سعدی یعنی انہی تمام اشیاء کا مجموعہ البندا سعدی کوان کے زمان ومکان سے حدا کرنا یعنی سعدی شدر ہے۔ بلکہ مثلاً وہ جامی بن جائے جو سعدی کے بعد جدا کرنا ہے تو سعدی ندر ہے۔ بلکہ مثلاً وہ جامی بن جائے جو سعدی کے بعد جدا کرنا ہے تھا سعدی ندر ہے۔ بلکہ مثلاً وہ جامی بن جائے جو سعدی کے بعد جدا کرنا ہے تو سعدی کے دملا

والے زمانے میں آئے ہیں اور ہم نے انہیں سعدی فرض کرتے ہوئے سعدی کا نام دے دیا ہے۔

نظام وجود کی بحث ایک ولچیپ بحث ہے۔ بعض حضرات اپنی غلط سون کی بنا پر بیہ کہتے ہیں کہ اگر نظام ہستی اوراس میں موجود ہر معلول کا اپنی متعلقہ اور طے شدہ جگہ پرقر ارپانا ایک لازمی قطعی اورضروری امر گردانا جائے تو اس کالازمہ باری تعالیٰ کی قدرت مطلقہ اورارادۂ مطلقہ کومحدود کردینا ہے۔

یے حضرات اس بات سے عافل ہیں کہ بحث بینیں کہ موجودات کا نمات کے علاوہ ایک اور شے بھی اس کا نمات ہیں موجود ہے جس کا وجود ضروری اور لازم ہے۔ اور اس کی خلاف ورزی بھی ممکن نہیں اور وہ شئے موجود ات کا نمات کی ترتیب اور ان پر حاکم فظام ہی ان کا وہ وجود ہے جو ذات جن کی ان پر حاکم فظام ہی ان کا وہ وجود ہے جو ذات جن کی جانب ہے انہیں عظام ہیں ان کا وہ وجود ہے جو ذات جن کی جانب ہے انہیں عظام ہیں پر ویا ہے۔ لیکن بایں معنی نہیں کہ جانب ہے انہیں نظام عطاکیا 'تا کہ یہ کہا جاسکے کہ اگر چہ نظام ہیں پر و نے کا ارادہ و پہلے ارادہ مخلیق کیا پیرایک اور اراد ہے کہ دریاج انہیں نظام عطاکیا 'تا کہ یہ کہا جاسکے کہ اگر چہ نظام ہیں پر و نے کا ارادہ و مشیت ختم ہوجا کے لیکن ان کی خلقت اور آ فرینش کا ارادہ باقی رہے گا'الیا ہر گرنہیں۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ اشیاء کا وجود اور ان کا ظام کا ارادہ ومشیت ہو بہوان کے وجود کو دادہ ان کے وجود کا ارادہ ان کے وجود کا ارادہ ہوان کے اور ان کے نظام کا ارادہ ومشیت ہو بہوان کے وجود کا ارادہ اس کا دوران کے نظام کا ارادہ ومشیت ہو بہوان کے وجود کا ارادہ اس کا دوران کے نظام کا ارادہ ومشیت ہو بہوان کے وجود کا دوران کے نظام کا ارادہ وہ ہو ان کے نظام کا ارادہ وہ شیت ہو بہوان کے وجود کا ارادہ اس کی دوران کے نظام کا ارادہ وہ شیت ہو بہوان کے وہود کے دوران کے نظام کا ارادہ وہ شیت ہو بہوان کے وجود کی دوران کے نظام کا ارادہ وہ ہو دوران کے نظام کا ارادہ وہ ہو دوران کے نظام کا ارادہ وہ سے دوران کے نظام کا ارادہ وہ ہو دوران کے نظام کا دوران کے نظام کا ارادہ وہ ہو دوران کے نظام کا دوران کے دو

بنابراین کسی بھی شئے کے وجود سے باری تعالیٰ کے ارادے کا تعلق پانا فقط اس شئے کے سبب کی تخلیق کے راستے سے
تعلق پا تا ہے۔ اوراس سبب کا اراد و وجود اس سبب کے سبب کی تخلیق کے اراد سے نشأت لیتا ہے کہ اور طریقے ہے ہونا
محال و ناممکن ہے۔ اسپنے زنجیر وارطولی نظام میں پروئے گئے تمام موجودات اُس سبب پرجا کرختم ہوتے ہیں جس سے اراد وُحق
کا براوراست اور بلا واسط تعلق ہے۔ اوراراد و دُو ات حق کا اس آخری سبب کی تخلیق سے تعلق پاناعینا تمام اشیاء اور نظاموں کے
اراد و تخلیق کے ہو بہومساوی ہے۔

#### وَ مَا أَمُرُنا إِلَّا وَاحِدَةٌ \*

ہنا ہرایں باوجوداس کے کہ خداوند تعالی لامتنا ہی قدرت واراد ہے کا بالک ہے اور باوجوداس کے کہ وہ اپنے ہی خلق کردہ نظام سے مغلوب اوراس کے ماتحت نہیں' لیکن تب بھی ذات باری تعالیٰ کے افعال پر بحکمت ومصلحت' دونوں ہی مفہوم صادق آتے ہیں۔ حکمت باری تعالیٰ کے معنی یہ ہیں کہ وہ اشیاء کو ان کے کمالات وجودی اور عایات تک پہنچا ویتا ہے۔ جبکہ انسانی حکمت کے معنی یہ ہیں کہ انسان کی عابیت یا کمال تک رسائی کے لئے کئی کا م کو انجام ویتا ہے۔

اب کیونکہ مسبب کا وجو دُ اوراس کا اپنے سبب سے ارتباط وانتساب دونوں مقولے ایک ہی ہیں' دونییں جس کی بنا پر ان

<sup>-</sup> اور ہاراامرتوبس ایک بی ہے۔ (سور و قر - ۵۰)

میں جدائی اور علیحدگی کا تصور ممکن ہوسکے گہذا ہاری تعالی کا ارادہ تخلیق مسب یعنی ہاری تعالی کا اس کے متعلقہ سب کی تخلیق اور اس سب کا مسبب سے ارتباط وانتساب ایجاد کرنے کا ارادہ اوراس سب کا ارادہ تخلیق اس سب کے سب کو ایجاد کرنے کے مساوی ہے۔ یہاں تک کہ نوبت اس سب تک جا پہنچتی ہے کہ جس کی تخلیق کا ارادہ وات حق سے براہ راست منسلک ہے۔ اور اس آخری سب کا ارادہ تمام اشیاءان کے باہمی روا ہوا ورتمام نظاموں کے ارادے کے مساوی ہے۔

# But Stude:

قم میں تھسیل علم کے دوران مجھے یاد ہے کہ ایک دن میں اپنی علمی صلاحیت ادرائے انتخاب کردہ راستے کی قدر وقیت کے بارے میں سوج رہا تھا۔ میں نے سوچا کہ اگر اس تعلیم کے بچائے 'جدید علوم کے کسی شعبے کا انتخاب کرتا تو کیا وہ اس شعبے کے بارے میں سوج رہا تھا۔ میں انہیت کے پیش نظر پہلی بات جو ہے بہتر ہوتا یا نہیں ؟ بطور طبیعی اپنے مزاج نیز ایمان اور معنویت وروحانیت کی میری زگاہ میں انہیت کے پیش نظر پہلی بات جو میرے ذہن میں آئی وہ پیتھی کہ اس صورت میں میری روحی ومعنوی کیفیت کیا ہوتی ؟ اس وقت میں نے سوچا کہ میں تو حید نبوت معاد امامت اور دیگر عظائد پر ایمان رکھتا ہوں 'انہیں ہے حد چاہتا بھی ہوں۔ اگر میں علوم طبیعی کریا ضیات یا اوب کے کسی شعبے کا امتخاب کرتا تو اس صورت میں میری کیفیت کیا ہوتی ؟

میں نے اپنے آپ کو جواب دیا کہ اصول دین پراعتقادتی باطنی روحانیت و معنویت کے حصول کا دار و مداراس بات پر خبیں کہ انسان علم دین کا انتخاب کرے یا ہو مقلق نے اللہ کا نے دانے اور اللہ میں ماہر و تحصص ہیں ' نبیس کہ انسان علم دین کا انتخاب کرے یا ہو ہیں ہیں تعلق نے رکھنے والے گئے ہی افراد ہیں جودیگر علوم میں ماہر و تحصص ہیں' لیکن تب بھی مضبوط و مشخکم ایمان کے مالک ہیں' متنقی و پر ہیزگار ہیں اور بعض تو اسلام کے مدافع و بسلغ بھی ہیں۔ پھے نہ ہیں اسلامی موضوعات کی شدھ بدھ بھی رکھتے ہیں۔ ہوسکتا ہے میں ان علوم جدیدہ پر شخصی و مطالع کے ذریعے موجودہ ایمانی حالت ہے بہتر ایمان کا مالک ہوتا۔

ان دنوں حکمت البی ہے میری تازہ آشنائی ہوئی تھی۔اور میں نے اے ایسے استاد کی خدمت میں پڑھا تھا جواس علم کے اکثر مدعی یا اسا تذہ کی مانند جو چندا صطلاحات کورٹ لیتے ہیں 'ہرگزنہ تھا' بلکہ اس استاد نے اسلامی البہیات کوخوب اچھی طرح سمجھتے ہوئے اس علم کے ممیق افکار ونظریات کو اپنے رگ و بے میں اتار لیا تھا اور یہی نہیں بلکہ ان نکات کونہایت شیری بیانی کے ساتھ سمجھا تا بھی تھا۔ ان ایام کی لذت اور جاشی خصوصاً اس استاد کے لطیف' عمیق اور شیریں بیان میری عمر کی ہرگزنہ بھلاد ہے والی خوشکواریا دوں میں ہے۔

ان ایام میں زیر بحث سئے کواس کے مقدمات سمیت مکمل مجھ سکتا تھا۔ معروف قاعدے "المواحد لا یصدر منه الا المواحد " کویس نے ایک علیم کی مانند ( کم از کم ایئے تیس ) درک کرلیا تھا۔ کا نتات کے طعی اور نا قابل تخلف نظام کو

استدلال وعقی بربان کے ذریعے بحقا تھا۔ میں بیسوچنا تھا کہ میرے تمام سوالات مشکوک وشبہات سب کے سباحیا تک فقش برآ ب کیسے ہوگئے؟ بیہ بات میرے لئے کس طرح واضح ہوگئی کہ تمام اشیاء کا ایک نظام کے تحت ہونے اور ''لا مسوشر فسی السبوج سود الا الله ''(۱) جیسے قانون کے درمیان کوئی تضاد وقصاد م نہیں؟ بیددونوں قانون ایک بی معنی کے بیا گراور باہمی مطابقت رکھتے ہیں۔ بیہ جملہ کر' المفعل فعل الله و هو فعلنا ''(۲) کے مفہوم کو بجنتا تضااور اس جملے کے دونوں اجزاء میں کوئی تضاد وتاقص نہ پاتا۔''امر بیس الاصوین ''میرے لئے علی ہوچکا تھا علت ومعلول کے ارتباط کے بارے میں صدر المتا کہیں کا مخصوص بیان اور اس کے ذریعے ''المواحد لا بصدر منه الا المواحد ''(۳) کے اثبات نے جمحے اتا متاثر کیا کہ وجدو سرور کی کیفیت میرے اندر بیدا ہوگئ خلاصہ بیا کہ میرے طرز تھر میں ایک اساسی سوچ کی بنیاد پر گئی جس کی مدو سے میں نے اپنی علمی مشکلات کو ایک وسیح افق کی حامل جباں بنی کی صورت میں حل کرایا۔ ایسے بی اور بہت سے علمی کلیات کی معصومین علیمی معارف اسلامی کی اصالت کا زبروست معتقد ہوگیا۔ تو حیدی معارف قرآن کریم نیج البلاغ اور اوعیہ واحاد سب معصومین علیمی ماسلام کی ایک تعداد کوار فع واعلی اور بلند مضامین پر مشمتل ما نتا تھا۔

لہذااس وقت میں اس بنتیج پر پہنچا کہ اگر میں اس میدان میں ندآ تا اور اس استاد کے محضر کونہ پا تا تو شاید ممکن تھا کہ میری مادی ومعنوی حالت موجودہ حالت ہے بہتر ہوتی۔ میں اپنی موجودہ زندگی جیسی یا شاید اس ہے بہتر زندگی گذار رہا ہوتا ا میرے پاس وہ چیز ندہوتی جواس وقت ہے اور نہ ہی اس کا کوئی تھم البدل ہوتا 'اور وہ چیز ہے میرے یہی افکار'اور ان کے نتا گے' اور اب بھی میری سوچ یہی ہے۔

شروع میں میراخیال بھی تھا کہ عدل الہی کی بحث کوموجودہ انداز ہے بھی زیادہ عام فہم انداز میں پیش کیا جائے لیکن اس کے باوجود اعلیٰ سطح کی فلسفیانہ ابحاث درمیان میں آگئیں۔ اگر مزید اعلیٰ سطح کی ابحاث کوسامنے لایا جائے تو یقیناً جمیں اور زیادہ علمی مجمول کوسر کرنا پڑے گاجو کتاب ہڈ اکے متوقع قاری کی علمی سطح کے نہمارے خیال میں بلند ہے۔ پہتر ہے کہ سادہ زبان اور مناسب سطح کا خیال رکھتے ہوئے بحث کو آگے بڑھایا جائے۔ ہمارے خیال میں اس کتاب کے ممکنہ قاری سادہ اور آسان میان کے ساتھ گفتگو کو بہتر انداز میں ہجھ سکیں گے۔

خلاصة فن بيه كه:

اعتراض مجنیض اورشر در کابیا جمالی جواب که دمصلحتوں کا ایک مجموعه در پرده کارفر ماہے اورشر در وتبعیش ہے

ا۔ وجود میں کوئی تا ٹیرگز ارئیں ہے سوائے اللہ کے۔

العل فعل خداب درحالانکه وه جمار افعل بـ

۳۔ واحدصا درنبیں ہوسکتا سوائے واحدے۔

حاصل شدہ منافع' فوائداور مصالح کونظر میں رکھنے کے بعدان کا وجود' مشرِ محض' نہیں بلکہ خیروشرکا آمیزہ ہے۔اور کیونکہ خیرکا پہلؤ شرکے پہلو پر غلبہ رکھتا ہے لہٰذا یہ اشیاء بطور کلی ومجموئی شرنہیں بلکہ خیر ہیں' اس قانون پرہنی ہے کہ نظام اسباب ومسببات ایک قطعیٰ ضروری اور نا قابل تخلف (1) نظام ہے' کا ئنات کی حقیقت و ماہیت کا حصہ ہے ایک نمائٹی اور قرار دادی نظام نہیں۔ پینکتہ اگلی بحث کی تمہید ہے' جس میں ہم ٹابت کرویں گے کہ عالم ہستی میں'' تفاوت'' ہے' دسجعیض'' نہیں۔

#### المحدالة المحالة

عالم خاقت میں نفاوت ہے "جعیض نہیں۔ جعیض یہ ہے کہ مساوی خصوصیات اور ایک سااستحقاق رکھنے والی اشیاء کے درمیان امتیازی سلوک روار کھا جائے۔ جبکہ نفاوت کے معنی یہ ہیں کہ غیر مساوی خصوصیات کی حامل اشیاء کے درمیان تفریق کی جائے۔ بالفاظ دیگر ' جعیض' عطا کرنے والے کی جانب ہے وجود میں آتی ہے۔ جبکہ ' نفاوت' کی بنیادعطا پانے والے کی ذات ہواکر تی ہے۔

ایک آسان مثال کے ذریعے بات واضح ہوجائے گی: اگر دی دی لیٹر کی گنجائش کے دو برتنوں میں تل ہے پانی کھرا جائے کیکن ایک میں پانچ لیٹراور دوسرے میں دی لیٹر تواس مقام پر تبعیض ہے کام لیا گیاہے۔ اس اختلافی مقدار کاسب وہ عامل ہے جس نے پانی کھرا ہے۔ لیکن ایک برتن میں پانچ لیٹر کی اور دوسرے میں دی لیٹر کی گنجائش ہواور دونوں برتنوں کو سمندر میں ڈبوکر پر کرلیں تب بھی اختلاف تو موجود ہوگا کیکن اختلافی مقدار کا سبب ان دونوں برتنوں کی اپنی اپنی گنجائش ظرفیت اور استعداد ہے۔ سمندریا یانی کے بہاؤ کا کوئی قصور نہیں۔

ایک اور مثال: اگر کوئی استاد ایک علمی قابلیت رکھنے والے طلباء کو مختلف نمبر دے تو بیٹ بعیض ہے کیکن اگر تمام طلباء کو مساوی نظرے و کیھتے ہوئے مساوی نظرے و کیھتے ہوئے مساوی نظرے و کیھتے ہوئے اساوی تعلیم دے ایک ہی طرح امتحان لے سب کو ایک مشتر کدامتحانی پر چہد دے اس کے بعد بعض طلباء اپنی کندوہ نی یا کا بلی کی بناء پرامتحان ہے بخو بی عہدہ برآ نہ ہو تکیس یا سرے سے ناکام ہی ہوجا کیں کئیکن پچھا ورطلباء اپنی محنت اور قابلیت گی بنا پر پر ہے کو بہت عمدہ حل کریں جس کے بعد خدکورہ استاد ہر ایک شاگرد کے جوابات کو مدنظر رکھتے ہوئے انہیں نمبر دے جو بھینا مختلف ہوں گے تو یہاں پر تفادت واقع ہوا ہے تبعیض نہیں۔

عدالت بینیس که استادتمام شاگردوں کے حاصل کردہ نمبروں کو جمع کرنے کے بعد تمام طلباء میں بطور مساوی تقسیم کر وے بلکہ عدالت سے ہے کہ ہر طالبعلم کواس کے استحقاق کے مطابق نمبردیئے جا کیں۔اس طرح کے موارد میں تفریق اورامتیاز میں عدل وعدالت اور مساوات ہے اور تفریق نہ کرنا میں تبعیض وظلم ہے۔

ا۔ جس کی خلاف ورزی نہ کی جا تھے۔

یباں بقینا ایک بات ذہن میں آئے گی اور وہ یہ ہے کہ خدا کو ایک استاد پر قیاس نہیں کیا جاسکا۔ خدا تمام موجودات کا
خالق ہے۔ مخلوقات میں جو بھی تفاوت ہے خدا کی ذات ہے ہے 'لیکن ایک معلم اپنے شاگردوں کا خالق نہیں۔ اگر ایک
طالب علم ذہین ہے اور دوسرا غی تو یہ استاد کا قصور نہیں۔ اگر ایک کی صلاحیت انہیں ہے 'خود بھی مختق ہے اور دوسرا انہی صلاحیت
نہیں رکھتا یا مختی نہیں 'تو اس کا ذمہ داراستا ذہیں ۔ لیکن خدا اور کا کنات کے با ہمی تعلق کومید نظر رکھتے ہوئے ہمیں ما ننا پڑے گا کہ
تمام تفاوتات اور اختلافات 'خدا کے باتھوں میں ہیں۔ خدا نے دو کام انجام دیئے ہیں' ایک مرحلے میں متفاوت موجودات کی
تخلیق کی اور الحکے مرحلے میں ان کے تفاوت کی اقتضاء کے مطابق' ان کے ساتھ سلوک کیا۔ یعنی ہر مخلوق کو وہ ہی عطا کیا جو اس
کے استحقاق کے مطابق تھا۔ اعتراض کا رخ پہلے مرحلے کی جانب ہے کہ آ خرتمام مخلوقات کو بکساں خلق کیوں نہ کیا گیا؟ لہٰذا

#### MASSES SAK

تفاوتات کاراز ایک جملے میں مضمر ہے''موجودات کا تفاوت'ان کی حقیقت و ماہیت کا جزء ہے نیز نظامِ علت ومعلول کا لازمہ ہے۔''

ذراتقیل جملہ ہے 'لیکن مجبوری ہے اس کی وضاحت کرنی پڑے گی اس مقام پر ہم گذشتہ صفحات میں کہی گئی ہا تو اس کی تکرار پر مجبور ہیں تا کہ بید دشوارا ورعمیتی بحث آسان ہوجائے۔مزید بر آ ان ایک اعلی و دلچے پ نتیجے تک رسائی کی خاطر سابقہ بحث کو آگے بڑھایا جائے اور بادل نخواستہ فلسفی بن جایا جائے۔

جیسا کہ پہلے بھی کہا گیا حکمت الہی میں یہ بحث' ذات ہاری تعالی سے قلوق کے صدور کی کیفیت' کے تحت عنوان کی جاتی ہے۔ جاتی ہے۔ موضوع بحث یہ ہے کہ کیا موجودات سے اراد ہا لہی جدا جدا اور فردا فردا تعلق پاتا ہے؟ خدا ارادہ کرتا ہے کہ پہلے مثلاً ''زید' کوخلق کیا جائے گھرا کیک اور علیحدہ اراد ہے کے تحت' عمرو' کو پھراس کے بعد ایک اور جدا اراد ہے کے تحت' بکر' کو خلق کرے۔اورای طرح ہر شے کوعلیحدہ اورای شئے سے مخصوص اراد ہے کے ذریعے خلق کرتا ہے؟

معارف البی کے سلسے میں سطی نقطۂ نگاہ رکھنے والے متکلمین کا طبقہ سابق الذکر نظریئے کا طرفدار ہے۔ لیکن دندان شکن عقلی دلائل اورفلسفی برا بین نے جو چیز ثابت کی ہے اور قرآن کریم بھی انہی دلائل کی صحت پرشہادت ویتا ہے وہ موخرالذکر نظریہ ہے۔ اس نظریئے کے مطابق ساری کا نئات اپنے آغازے انجام تک ایک''اراد وَ واحد' کے وَریعے وجود میں آئی ہے بیعنی لا تعداداشیاء وجود میں آئی بیں اور سب کی سب اراد وَ خداہے ہی وجود میں آئی بین کیکن جدااور فر دافر داارادے کے تحت نہیں بلکہ صرف اور صرف ایک ہی ارادے سے وہ بھی ایک ایسیط ارادے ہے قرآن کریم فرما تا ہے:

### انا كل شيء خلقناه بقدر و ما امرنا الا واحدة كلمح بالبصر (١٠٠٥ قر ١٠٠٠)

( خلاصة رَجمه ) ہم نے ہر چیز کوایک خاص مقدار میں خلق کیا ہے۔ اور ہماراا مرسوائے ایک کے پیچینیں جیے کہ آ تکھ جھیگانا۔

اس عقیدے کے مطابق عالم خلقت کا ایک مخصوص نظام ٔ قانون اوراس کی معین ترتیب ہے اور خدا کی جانب سے اشیاء
کی شخلیق کا ارادہ کرنا ہو بہوان کے نظام کا ارادہ ہی ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں سے قانون علت ومعلول یا نظام اسباب و
مسبات وجود ہیں آ تا ہے۔ نظام اسباب ومسبات کے معنی یہ ہیں کہ ہر معلول کی اپنی مخصوص علت اور ہر علت کا اپنا مخصوص
معلول ہے۔ لہذا نہ تو کوئی مخصوص معلول کی بھی علت سے بلا واسطہ صادر ہوسکتا ہے اور نہ کوئی مخصوص علت ہر معلول کو
بلا واسطہ موجود کر سکتی ہے۔ در حقیقت نظام علت و معلول ہیں ہر موجود اور ہر شے کا اپنا مخصوص اور معین مقام ہے یعنی ہر معلول
ایک معین شے کا معلول ہے اور خودا یک اور معین شے کی علت بھی ہے۔ اور یہی نکتہ 'انسا تک شنی خلقناہ بقدد ''(سورة
تر ۔ ۲۵) کا دیتی و میتی مفہوم ہے۔ ای تکتے کی وضاحت ہم دوصوں ہیں کریں گے۔ ' نظام طولی اور نظام عرضی''۔

## :U4P119

نظام طولی ہے ہماری مرادُ علت ومعلولُ اشیاء کی ترتیب وارتخلیق اوراشیاء کی نسبت خدا کی ترتیب وار فاعلیت اور بارگاہ ذات حق ہے ان کا وجود پانا ہے۔ قد وسیت ورفعت ذات حق اس امر کی متقاضی ہے کہ تمام موجودات اپنے اپنے رہنے کے مطابق کیے بعد دیگرے ذات حق تے تعلق رکھتے ہوئے ایک صف میں واقع ہوجا کیں۔

صادراول ٔ صادر دوم اورای طرح ایک کے بعد ایک موجود ہوتے رہیں' نیز تخلیقی سلسلے کا ہرصادراپنے ماقبل صادر کا معلول قرار پائے۔البتہ واضح ہے کہ اول ٰ دوم وسوم ہے ہمارا مقصد زمان کے کھاظ سے نہیں ' کیونکہ وہال زمان کی کوئی حقیقت نہیں' خود' زمان'' بھی مخلوقات ہی میں ہے ہے۔

ہماری ندہبی و دینی اسطال میں ملائکہ جنود ورسل البی (البسة تکوینی رسل ندتشریعی ) مقسمتات امراور مدہرات امر کے نام سے بعض مخلوقات کو یاو کیا گیا ہے۔ ای طرح عرش کری اورلوج وقلم جیسے مغاتیم بھی موجود ہیں۔ بیتمام اشیاء جو خداوند تعالیٰ کا البی و روحانی کا رندوں کے مجموعے کا تعارف کرواتی ہیں اس امرکی نشاندہ ہی کرتی ہیں کہ باری تعالیٰ ایک خاص نظام اور معین ترتیب کے ساتھ عالم ہستی کے اجراء کا ارادہ کرتا ہے۔ اس حقیقت کو حکماء نے اپنی مخصوص اصطلاح کے ذریعے بیان کیا ہے نیز اسلامی منابع و ماخذ میں اے ایک اوراندازے پیش کیا گیا ہے۔ یہاں ہم اسلامی مآخذ ومنابع کے انداز بیان کو جو حکماء کے اسلوب سے زیادہ دکشن شیرین اور بلیغ ہے انتخاب کریں گے۔

اس نظام کی سلطنت باری تعالی کے قبضہ قدرت میں ہے اور ملا تکداس کے حکامات کو اجراء کرتے ہیں۔خود ملا تکد کے

درمیان بھی مراتب کا ایک سلسلہ موجود ہے۔ بعض ملا ککہ اعلیٰ منصب وعہدے پر فائز تو بعض ان کے مدد گار و ماتحت ہیں۔ میکا ئیل تقسیم رزق پراورعز رائیل ملک الموت اور قبضِ ارواح پر فائز ہیں۔ان دونوں فرشتوں کے انصار واعوان بھی ہیں۔ ہر فرشتے کا عہدہ معین ومخصوص ہے۔

> و ما منا الاله مقام معلوم (سورة صافّات ١٦٣) (خلاصة ترجمه) بم فرشتول بين سے ہرايك كاليك مخصوص مقام ہے۔

سے بات ذہن نشیں رہے کہ خدا کا موجودات سے تعلق انہیں تخلیق کو بن اورا یجاد کرنے کی بنا پر ہے۔ باری تعالی کے کارندے اوراس کی قو و مجربیہ کو انسانی معاشرے میں موجود قرار دادی انتظامیہ اور دیگر قوہ ہائے مجربیہ کی مانند ہر گرنہیں مجھنا چاہئے۔ خدا اور ملائکہ کے درمیان فرمانروائی اور فرمانبر داری کے نظام کی تکویٹی اور حقیق حشیت ہے قرار دادی و وضعی نہیں۔ فرمان الہی بصورت الفاظ و حروف صادر نہیں ہوتا بلکہ عین ایجاد ہے اور ملائکہ بھی ای طرح اس کی اطاعت بجالاتے ہیں جب مہم ہے کہتے ہیں کہ دان کی ایجاد و تخلیق اس طرح ہے ہے کہ سے ہم ہے کہتے ہیں کہ دان کی ایجاد و تخلیق اس طرح ہے ہے کہ سے ملائکہ چند مخصوص معالیل و افعال کی علت اور ان کے فاعل ہیں۔ ملائکہ کی اطاعت بھی اس تکویٹی علیت و معلولیت سے معنی کو بیان کرتی ہے۔ نہ کورہ بالا اللی کارندے اور قو و مجربیہ بھی اسی نظام تکویٹی کی بیا تکر ہیں۔

لبندا يمى سبب ہے كدقر آن كريم كارتخليق كو كمبى خدا ہے منسوب كرنا ہے اور بھى فرشتوں سے اور بھى بد كہتا ہے كه: يدبير الامو من السيماء الى الارض (سورة سجدہ۔ ۵) (خلاصة ترجمہ) خدا آسان سے زمین كى جانب تدبيرام كرنا ہے۔

تو مجھی بیفر ما تاہے:

فالمد برات امراً (سورۂ ٹازعات۔۵) (خلاصہ ترجمہ) قتم ہےان فرشتوں کی جوتد بیرامرکرتے ہیں۔ تبھی مرنے والےانسانوں کے قبض ووصول نفش کوفرشتوں سے منسوب کرتا ہے۔ بھی موت کے مخصوص فرشتے ہے اور تبھی خداہے۔

> نزل به الروح الامين على قلبك (سورةُ شعراء ١٩٣٣) (خلاصة ترجمه) روح الامين اس (قرآن) كوتمهار حقلب پرلايا-اور كھى وحى كوذات احديت سے منسوب كرتے ہوئے اعلان كرتا ہے:

### انا نحن نزلنا علیک القر آن تنزیلاً. (سورهٔ دبر ۲۳۰) (خلاصة ترجمه) خودجم بی نے قرآن کوتم پرنازل کیا۔

سبب پیہے کفعل خدانظم ونظام اورتر تبیب رکھتا ہے۔اورخدا کاارادہ تخلیقِ عالم وخلقت ٔارادہ تخلیقِ نظام کےمترادف

-

موجودات کے درمیان کی منظم ترتیب و نظام کے نہ ہونے کا لازمہ بیہ ہو کہ ہر چیز کا ہر چیز ہے وجود میں آجانا نیز امکان پذیر ہوسکتا ہے۔ بطور مثال بیہ بات ممکن ہوسکتی ہے کہ ایک کمزور چیز کسی دیوبیکل طاقت کے پیدا کردہ دھا کے کی مانند ایک دھا کے کا سبب بن جائے اوراس کے برتنگس ہوسی ممکن ہوبینی ایک دیوبیکل طاقت ایک کمزور ہے دھا کے کا باعث بنے سید بھی دقوع پذیر ہوجائے کہ دیاسلائی کا شعلہ آفاب عالمتا ب کی مانند نورافشانی کرے۔ یہ بھی ممکن ہوجانا چاہئے کہ کوئی معلول اپنی علت کے مقام پراورعلت معلول کی جگہ پر آجائے اس طرح یہ بھی ممکن ہوجانا چاہئے کہ خدا 'مخلوق بن جائے اورمخلوق' خدا۔

واجب الوجود کا واجب ہونا اورمکن الوجود کاممکن ہوناان کی حقیقت اور ذات میں شامل ہے۔ یعنی ایسا ہرگزتہیں ہوسکتا کے ممکن الوجود ڈواجب الوجود ہوسکتا تضااور واجب الوجود کمکن الوجود لیکن بطورا نفاق یا کسی بیرونی عامل کے دباؤکی بناء پرایک شے واجب الوجود ہوگئی اور دوسری ممکن الوجود جی نہیں! ایسا ہرگز نہیں جوممکن الوجود ہے وہ ہرصورت میں بطور تطعی ممکن الوجود ہی تضااور رہے گا'اور واجب الوجود ہرصورت میں بطو قطعی واجب الوجود ہی رہے گا۔

ای طرح ممکن الوجوداشیاء ( یعنی ممکنات ) کے بھی درجات ومراتب ہیں محتلف ممکن الوجوداشیاءُ وجود کے جس مرتبے اور درجے پر ہیں وہ اسی درجے پر ہیں' مثلاً مخلوقات کی تقسیم رزق پر مامور فرشتے یا موجودات کی قبض ارواح پر ماً مور فرشتے کو جوذ مہداری سونی گئی ہےوہ اے عطا کر دہ مرتبہ ٔ وجوداور طرز وجود کالازمہہے۔

یہ ہرگز نہیں ہوسکتا کدایک مجھز ایک حکمنا ہے کے ذریعے میکائیل کے مقام پر، چیونٹ عزرائیل کی جگہ پرادرانسان جبرائیل کےمقام پرآ جائے۔

وہ تمام غلط مفروضات وتصورات کہ جن کی پر بید کہا گیا کہ کامل ناقص کا اور ناقص کامل کانغم البدل بن سکتا ہے پہیں سے وجود میں آئے کہ لوگ موجودات کے قطعیٰ ضروری اور ذاتی روابط کو درک نہ کر پائے۔اور موجودات کا تنات کے مراتب و درجات کؤانسانی سماج کے قرار دادی واعتباری مراتب کی مانند بمجھنے گئے۔

یہ تمام بے بنیاد نظریات خدا کوانسان پراور کا کنات کے ذاتی وحقیقی نظام کوانسان کے خلق کردہ معاشرتی نظام پر قیاس

كرنے كى بناء پر وجود ميں آئے ہيں۔ان حضرات كے مطابق جب دنيا كے ساجى نظام ميں كوئى قباحت نبيس كه فلال حاكم محكوم بن جائے اور محکوم حاکم تو پھر ہے کیونکرممکن نہیں کہ بھیڑا نسان بن جائے اور انسان بھیڑ؟ اس بھیڑ کو بھیڑ اور انسان کو انسان کیوں يناديا كيا؟

بیلوگ اس امرے عافل ہیں کہ بیناممکن ومحال ہے' کیونکہ کسی معین علیہ کا کسی مخصوص معلول کے لئے واقع ہونا' جعلی' قرار دا دی اوراعتباری نہیں۔

اگر''الف'' '' ب'' کی علت ہے تو اپنی اس ذاتی خصوصیت کی بنا پر جواس میں موجود ہے۔اور ای خصوصیت نے "الف" كو"ب" كى علت قرار ديا ہے۔ اى طرح" بنيں جو"الف" كامعلول ہے ايك خصوصت ہے جس نے اے ''الف'' ہے منسلک وم تبط کر دیا ہے۔اور وہ خصوصیت''الف''اورا' ب' کے مرتبہ' وجوداور طرز وجود کے علاوہ کچھاور نہیں۔ اورای بناپر پیخصوصیت ایک حقیقی اور واقعی امر ہے جعلی وقر ار دادی اور عارضی و قابل انقال نہیں۔

ینابرایں ہرعلت کا اپنے معلول اور ہرمعلول کا اپنی علت ہے ارتباط وانتساب ٔ علت ومعلول کی اپنی ذات و ماہیت ہے نشأت لیتا ہے۔معلول اپنی سرتا یا ذات کے ہمراہ اپنی متعلقہ علت ہے منسلک ومرح بط ہے۔اورای طرح علت اپنی سرتا یا ذات کے ہمراہ معلول کے وجود میں آنے کا سبب ہے۔

جیے کہ ہم نے پہلے بھی کہا' بہیں سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ہروجود کا مرتبداس کی مین ذات و ماہیت ہے۔ نیز اس امر کی خلاف درزی بھی ممکن نہیں 'بالکل ہندسوں اور اعداد کے مراتب کی مانند بس اسٹاپ پرانیک قطار میں گھڑ ہے ہوئے ا فراد کوتو آ گے چھے کیا جاسکتا ہے لیکن اعداد اور ہندسوں کے مراتب کوان کی جگہ ہے نہیں ہٹایا جاسکتا۔'' پانچ'' کاعد دجس کا رتبه عددُ' حیار'' کے بعد ہے'ناممکن ہے کہ حیارے پہلے واقع ہوجائے۔عدد حیارے پہلے' تین کےعلاوہ کوئی اور عدد واقع ہوہی نہیں سکتا جتیٰ اگر ہم اس عدد تین کو پانچ کا نام دے دیں تو ہم نے مذکورہ عدد کا فقظ نام تبدیل کیا ہے اس کی ماہیت اور حقیقت کو تبدیل کرناناممکن ہے۔

تمام موجودات كے درميان يې عميق ذاتى نظام برقرار ہے۔ بيآيت كريمه "وصا صندا الا لمه صقام معلوم" (سورة صافات ١٦٣٠) تمام موجودات پرصادق ہے۔ ہر چیز کا اپنامخصوص مقام ادر مرتبہے۔ جہاں سے اس چیز کو ہٹانا اس کی ذات کومعدوم کرنے کے مترادف ہےاورخُلف ۔(۱)

ند کورہ بالا اعداد کی مثال میں یوں کہتے کہ عدد ۵ کو۵ فرض کرنے کے باوجود بم اے ۲ اور یا کے درمیان مانیں۔ (مترجم)

### AKDINGT DING

سلسلہ وارطولی نظام کے علاوہ جو کہ موجودات کی ترتیب کو فاعلیت 'خالقیت اور ایجاد کے کاظ ہے معین کرتا ہے ایک اور نظام بھی اس عالم بستی پر حاکم ہے جو کسی مقولے یاشئے کے وجود میں آنے کی مادی اور اعدادی شرائط اورخصوصیات کا تعین کرتا ہے۔(1)

پیدنظام ُ نظام عرضی کہلاتا ہے۔اس نظام کے تحت تاریخ عالم ہستی ایک معین اور لازم الا جراء وضع وقطع پیدا کرلیتی ہے۔ ہر واقعہ و حادثہ اپنے مخصوص زمان و مکان میں ہی رونما ہوتا ہے اور ہر مخصوص زمان و مکان اپنے متعلقہ و مربوطہ واقعات و حادثات کاظرف قراریا تا ہے۔

جب ہم کسی واقع یا ایجاوشدہ شئے کے بارے ہیں سوال یا شک وشبہ کا اظہار کرتے ہیں تو فقط اس شئے کو مدنظر رکھتے
ہیں، پنہیں و کھتے کہ مذکورہ شئے کا نظام ہستی ہیں کیار شبہ اور درجہ ہے؟ حالا تکہ ہر شئے خواہ انجھی ہو یابری اپنی تخصوص علتوں کے
ایک مجموعے سے وابستہ اور مخصوص حالات وشرائط سے مسلک ہے۔ ایک آتش زدگی کا واقعہ بھی بھی اپنے بقیہ عوائل واسباب
سے منقطع اور لا تعلق ہوکررونمانہیں ہوسکا۔ اس سے بچاؤ بھی متعلقہ علل واسباب کونظر انداز کر کے کسی بھی صورت انجام نہیں دیا
جاسکتا۔ اب خواہ یعلل واسباب مادی ہوں یا معنوی دنیا کا کوئی بھی حادثہ یا واقعہ دیگر حوادث و واقعات سے دمنقطع اور دمنقط نہوکررونمانہیں ہوتا۔ عالم ہستی کے تمام حضے ایک دوسر سے متصل ہیں۔ یہ اتصال جہان ہستی کے تمام اعضاء
کے درمیان برقر ار ہے اور تمام اجزاء کوایک دوسر سے بچوست اور مربط کرتا ہے۔ اشیاء کی با ہمی وابستگی یا بالفاظ ویگر جہان
ہستی کا ایک جیتی وحدت رکھنا ایک ایسا قانون ہے جس پر حکمت اللی بہت زیادہ تکیہ کرتی ہو اور بھی قانون حکمت اللی میں
ایک نہایت وسیح و عمیق معنی کا حامل ہے اور دومعنی ہے ''جہان ہتی کا تجربہ پذیرینہ ہونا'' ہم اس قانون کی بعد میں مزید

ا۔ مادی اور زمانی علل جیسے والدین کا پٹی اولا د کے لئے یا آب وہوا اور حرارت کا پودوں کے لئے علمت قرار یا نا قلاسفہ کے مطابق
الی علمتیں اعدادی ہیں ایجادی ٹیس۔ فدکورہ بالاعلمیں ان معلولات کو ایجا دئیس کرتیں بلکہ یہ معلولات ورحقیقت ان علتوں کے
راستوں ہے جبور کرتے ہوئے موجود ہوتے ہیں۔ البذا بیعل فقط معلولات کے وجود میں آنے کے زمینے کوفرا ہم نیز ان معلولات
کے خالتی اور فاعلی ایجادی کی جانب ہے وجود میں آنے کا امکان کوفرا ہم کرتی ہیں۔ فلاسفہ الی علتوں کو جوکہ اپنے مرجب وجود کی
کے خالتی اور فاعلی ایجادی کی جانب ہے وجود میں آنے کا امکان کوفرا ہم کرتی ہیں۔ فلاسفہ الی علت سے تا خرز مانی رکھتا
کے لیاظ ہے اپنے معلولوں کے ہم عرض ومتو ازی ہیں اور حتی بھی کبھی تو الی علتوں کا معلول آگر چہا پٹی علت سے تا خرز مانی رکھتا
ہے پھر بھی بھی جسی محمی اپنی علت سے کا بل تر اور اعلی در ہے پر واقع ہوجا تا ہے، 'مطل عرضی'' کا نام دیتے ہیں۔ لیکن منتوں کوفلاسفہ
کار جبہ وجودی اپنے معلول سے اعلی ہے وہ واس عالم کا اصاطہ کرتے ہوئے اس عالم پرتسلط رکھتے ہیں ایسی علتوں کوفلاسفہ
معلی طولی'' کا نام دیتے ہیں۔ (مصنف ؓ)

وضاحت کریں گے۔

فلنفے میں کہاجا تا ہے کہ 'محل حادثِ مسبوق بسمادُۃِ و ملد ۃِ '' یعنی ہر موجودا پیے مخصوص زمان ومکان میں مقید ہوکر وجود یا تا ہے۔ ہر موجودا پنامخصوص زمان اور مخصوص مکان رکھتا ہے۔ بیمکن نہیں کد کسی واقعے یا حادثے کے وقوع پذیر ہونے کے لحاظ سے متمام'' زمان'' و''مکان''مساوی تا ثیر رکھتے ہوں۔

ہمارے آتھوں دیکھے واقعات اس بات کی تائید کرتے ہیں۔ جب دنیا بیس کی مقام پر آتشز دگی واقع ہوتی ہے توایک مخصوص زمان مخصوص مکان اور مخصوص مادے میں واقع ہوتی ہے۔ آتشز دگی کا وقوع 'ان شرا لکا وخصوصیات ہے وابستہ ہم کا نقین زمان و مکان کرتے ہیں اور خود وہ شرا لکا وخصوصیات ہجائے خود ایک معین و معلوم زمان و مکان میں واقع ہوتی ہیں۔ نیز اپنے مخصوص عوامل اسباب اور علل ہے وابستہ ہیں۔ اگر ہم علت یا بی کے اس سفر کو جاری رکھیں تو اس نتیجے پر پہنچیں ہیں۔ نیز اپنے مخصوص عوامل اسباب اور علل ہے وابستہ ہیں۔ اگر ہم علت یا بی کے اس سفر کو جاری رکھیں تو اس نتیجے پر پہنچیں گئے کہ حوادث و واقعات کا میہ مجموعی سلسلۂ زنجیر کی کڑیوں کی مانندایک دوسرے سے متصل ہے۔ ہر حادث اپنے ماقبل یا مابعد حادثے ہے متصل ہے۔ ہر حادث اپنے ماقبل یا مابعد حادثے ہے متصل ہے۔ بو مادث و ابدی سلسلے حادثے ہے متصل ہے۔ بعبارت دیگر ہم شئے اپنے ماضی اور حال ہے وابستہ ہے۔ اور میدوابستگی اسے ایک لازی واہدی سلسلے حادثے ہے متصل ہے۔ بعبارت دیگر ہم شئے اپنے ماضی اور حال ہے وابستہ ہے۔ اور میدوابستگی اسے ایک لازی واہدی سلسلے میں پرودیتی ہے۔

اس سے زیادہ دلچیپ تو بیہ ہے کہ اگر مذکورہ بالامقو لے کاعمیق تر مطالعہ کیا جائے تو ہم متوازی زمان میں رونما ہوئے والے واقعات کے درمیان ایک طرح کاار تباط واقصال یا ئیں گے۔

ایک رفوگر' قالین کورفو کرتا ہے اور ای وقت ایک سرجن' کسی مریض کے آپریشن میں مصروف ہوتا ہے۔ بظاہران دونوں کا آپس میں کوئی تعلق نہیں لیکن اگر ہمیں اطلاع ملے کہ بیمریض اور قالین دونوں ایک ہی آتشز دگی میں جلے ہیں تو ہم اس بات کی تائید کریں گے کہ سرجن اور رفو گر کا کام ایک ہی چیز سے تعلق رکھتا ہے۔ حادثہ وہی ہے' جواگر واقع نہ ہوتا تو رفو گر اور سرجن دونوں میں سے کوئی بھی اینے متعلقہ کام کوانجام نہ دیتا۔

ان تمام انسانوں کے کام جوالک ہی دادا کی اولاد ہیں اس دادا کے مخصوص زمان ومکان سے مربوط ہیں جس کے منتیج میں ان انسانوں کے کام بھی ایک دوسرے سے منسلک ومرتبط ہیں۔

زمین کا سورج سے جدا ہونا ایک ایسا حادثہ تھا جوروئے زمین پر رونما ہونے والے تمام افعال وحرکات کا نقطۂ اشتر اک ہے۔اگر میحادثہ واقع ندہوتا تو روئے زمین کے حوادث میں سے کوئی بھی حادثہ رونما ندہوتا۔روئے زمین پر رونما ہونے والے تمام حوادث زمین کی سورج سے جدائی کے حادثے کا ہی نتیجہ ہیں۔

علم فلسفه مین ' وجوب بالقیاس' اور ' امکان بالقیاس' نام کی دواصطلاحیں ہیں۔جب دوحادثات کا باہمی موازنہ کرنے

کے بعد ہم اس نتیج پر پہنچیں کہ پہلے حادثے کے بعد دوسرے حادثے کا واقع ہونا ضروری اور قطعی تھا تو یہ دوسرا حادثہ پہلے حادثے کے لحاظ ہے'' وجوب بالقیاس'' رکھتا ہے۔لیکن اگر ضروری اور قطعی نہ تھا بلکہ دوسرے حاوثے کا وجود وعدم پہلے حادثے کے بعد مساوی تھاتو یہ دوسرا حادثہ پہلے حادثے کے لحاظ ہے''امکان بالقیاس'' رکھتا ہے۔

مجھی سطحی نگاہ میں بعض حادثات کے درمیان'' وجوب بالقیاس'' اور بعض دیگر حادثات کے بارے میں'' امکان بالقیاس'' کو حکمفر ماسمجھاجا تا ہے۔لیکن غور وخوض کے بعد ہم اس نتیج پر چنجتے ہیں کہ دونوں حادثوں پر'' وجوب بالقیاس'' حاکم ہے''' امکان بالقیاس'' کا کوئی وجو ذہیں۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ تمام حادثات کی ایک مشترک' علت رئیس'' ہے اور کیونکہ ہرعلت ومعلول کے درمیان ضروری قطعی رابطہ ہے البذا تمام حادثات کے درمیان ضرورت ولڑوم حاکم ہے۔

مندرجہ ذیل نکات وہ اصول ہیں جن پرائ قطعی اور عمومی تعلق وار تباط کی بنیاد ہے۔

ابه علت ومعلول كاعمومي اور ہمه گیرقانون

۲\_ علت ومعلول كاقطعي وضروري بالهمي تعلق

۳۔ علت ومعلول کا ہم سنخ ہونا۔

ہ۔ تمام عالم ہتی کا نقطہ آغاز ایک علیۃ العلل ہے۔

مندرجہ بالا پہلااصول وہی بنیا دی وبدیمی قانون ہے جس پرتمام علوم کی اساس استوار ہے۔جس کے انکار کالاز مہتمام حقائق کا انکار اور سوفسطائی ازم کی تاریکیوں میں و وب جانے کے مترادف ہے۔

دوسرااصول اس حقیقت کا بیانگر ہے کہ ہر معلول صرف ای وقت وجود میں نہیں آتا کہ جب اس کی علت موجود ہوجائے
بلکہ اپنی علت کی جانب سے ضرورت اور لزوم کا اکتباب بھی کر چکا ہو۔ کوئی بھی معلول جب تک اپنی علت کی جانب سے
اکتساب ضرورت نہ کرچکا ہواس کا وجود میں آنا محال ہے۔ اور اسی طرح سے اس کے برعکس قانون بھی بھی ہے۔ یعنی جب کسی
شئے کی علت تا مہ موجود ہوجائے تب معلول کا وجود میں نہ آتا کا ل ہے۔ اس قانون سے ہم بینتیجہ نکال سکتے ہیں کہ جو بھی شئے
موجود ہو بھی ہے اس کا وجود میں آنالا زم اور قطعی ہوچیکا تھا اور جو چیز معدوم ہے اس کا ملک عدم میں رہنا ہی لازم وقطعی تھا۔

تیسرااصول علت ومعلول کے معین وشخص باہمی را بلطے کا ضامن ہے۔جس کے مطابق بید کہا جاتا ہے کہ کوئی بھی علت اپنے متعاقد معلول کے بجائے کسی اور علت کے معلول کو وجود میں نہیں لاسکتی اور کوئی معلول اپنی متعلقہ ومخصوص علت کے علاوہ کسی اور علت کے ذریعے وجود میں نہیں آ سکتا۔

ان تین اصولوں کا ماحصل یہ ہے کہ عالم ہتی ایک قطعی اور نا قابل تبدیل نظام کا حامل ہے اور چو تھے اصول کو مضم کرنے

کے بعد جے'' توحید مبدا'' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے' تمام حوادث و واقعات عالم کے درمیان ایک ہمہ گیز قطعی اور ضروری ارتباط وتعلق کا انتخراج کیا جاسکتا ہے۔

کتاب کے تیسرے ھتے میں'' ظرفیتوں کے تفاوت'' کے تحتِ عنوان آخری اصول کی وضاحت کی جائے گی۔

## ر و الى:

فلفے کی اصطلاح میں جس چیز کو' نظام عالم'' اور'' قانونِ اسباب'' کہا جاتا ہےاہے دینی ماً خذ ومنابع کی زبان میں ''سنتِ الٰہی'' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔قرآن میں کئی مقامات پرموجود ہے:

> سنت اللی میں تم کبھی تغیر نہ پاؤ گے۔(احزاب ۹۲۰ 'فتح ۳۳ ) یعنی فعل خدا کا اپنامخصوص شیو داور نا قابل تغیر طور طریقہ ہے۔ جوکسی طرح تبدیل نہیں ہوسکتا۔ سور 6 فاطر میں ای بات پر دوبارہ تا کید کی گئی ہے۔

فلن تجد لسنة الله تبديلاً فلن تجد لسنة الله تحويلاً (فاطر٢٣٠)

(خلاصة ترجمه وتشریج) تم سنت خدامین ہرگز کوئی تبدیلی نہیں پاؤگ ( ایعنی سنت الہی کسی اور سنت میں تبدیل نہیں ہوگی مشلا کوئی قانون منسوخ ہوجائے اور دوسرا قانون اس کی جگہ لے لے ) اور تم سنت خدامیں ہرگز کوئی تغیر نہیں پاؤگ ( جیسے ایک معاشر تی قانون میں قانونی دفعہ بننے کے بعد ترمیم کی جاتی ہے یااس کے پچھ ھے کو کا اعدم کر دیا جاتا ہے یا اس قانون کوسرے سے منسوخ کرنے کے بجائے اس میں پچھ تبدیلیاں عمل میں لائی جاتی ہیں )

محیرالحقول کتاب کامحیرالحقول جملہ ہے! کیا کہنے قرآن کے! علوم کی ترتی کارازای میں اہلِ تقویٰ کارفیق راہ یہی۔
عظیم فلسفیوں کا تفکر وقد برسالہاسال تک ودوییں مصروف رہنے کے بعد سرتا پانظام آفرینش پر حاکم' قانون علت کے راز سے
پردہ اٹھا تا ہے' ابھی نہایت غرور کے عالم میں اپنے آپ پر فخر کر ہی رہا ہوتا ہے کہ واہ میں نے کس راز سے پردہ اٹھایا' کتے
زبردست قانون کو دریافت کیا! کہ اچا تک قرآن کو اپنے سامنے پاتا ہے جونہایت بلیغ لیکن عام فہم الفاظ کے ساتھ اس راز کو
بیان کر چکا ہے: 'سنت الٰہی میں ہرگز کوئی تغیر نہیں''۔

اس سے زیادہ واضح اورکون بیان کرسکتا ہے؟ کونسا جملہ اس سے زیادہ بلیغ اور نپا تلا ہوگا؟!'' سنت الہی ہرگز تبدیل نہیں '''۔

قرآن كريم صرف بياعلان نبيل كرد ماكه عالم بستى ايك نظام اورسنت كے تحت ب بلكه بعض مقامات برمخصوص قوانين

کی نشا ند ہی بھی کرتا ہے۔ جیسے معاشر ہے کی سعادت وشقاوت کے بارے میں فرما تا ہے۔

إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم (سورة رعد-١١)

(خلاصه ترجمه) خداکسی قوم کی حالت کواس وقت تگ تبدیل نہیں کرتا جب تک کدوہ اپنے آپ میں تبدیلی پیدانہیں کرلیں۔ بیآیت کریمہ اقوام کی ترقی اور انحطاط کے راز کو بیان کر رہی ہے۔

۔ کوئی بھی قوم اپنے انحطاط کے اسباب سے جان چھڑائے بغیر ترقی کی منازل طے نہیں کر سکتی۔اوراس کے برعکس بھی سیجے ہے' یعنی کسی ترقی یافتہ اورخوشجنت قوم کوخدااس وقت تک پستی اورانحطاط میں نہیں دھکیلنا جب تک کہ وہ خودا پئی پستی اورانحطاط کا سامان نہ کرلیں۔

ہم مسلسل آ ہوزاری میں مصروف ہیں کہ خدانے امریکہ کے ہاتھوں مٹھی بھریبودیوں کونام نہاد داروخہ بنا کرعسکری 'سیا گ فکری اور معاشی لحاظ ہے کئی کروڑ مسلمانوں پر کیوں تھوپ دیا ہے؟ ۱۰ کروڑ عرب '۵ جنوری کی جنگ کیوں ہار گئے؟ خدا مسلمانوں کوعزت کیوں نہیں دینا؟ قوانین قدرت کا چرخه مسلمانوں کے حق میں کیوں نہیں گھومتا؟ ہم تلملاتے ہیں مارے غصے کے را توں کی نیندیں حرام ہوگئ ہیں' کف افسوس ملتے ہیں' آ ہوزاری کرتے ہیں' دعا واستغاثہ کرتے ہیں لیکن بارگاہ اللی میں کوئی شنوائی نہیں ۔ قرآن کریم ان سوالوں کا جواب ایک جملے میں دیتا ہے۔

إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم (حورةُ رعد\_اا)

خداا ہے قانون کوتبدیل نہیں کرےگا جمیں اپنے آپ کو بدلنا ہوگا۔ ہم جہالت ہیں غرق ہو بھے ہیں انتحاد وا تفاق کا نام
ونشان نہیں رہا کیکن تو تع پر کھتے ہیں کہ خدا ہمارا حالی و ناصر رہے اچھو نے سے واقعے کے لئے ہزاروں افواہیں اڑا دیتے
ہیں دروغ کوئی و بدا عمالی ہمارا وطیرہ بن گئی ہے ہم نے کسپ فضائل جیسی ذمہ داری کو اپنے کا ندھوں سے اتار پھینکا ہے اس
سے دور بھا گئے ہیں کیکن تب بھی چاہتے یہ ہیں کہ دنیا پر ہماری حکومت وسلطنت کی دھاک بیٹے جائے ایکھی نہیں ہوسکتا۔
سے دور بھا گئے ہیں کیکن تب بھی ای ملت یہوو کے لئے جس کے نہیں باطنی اور نجاست کے سب سب سے زیادہ پینے ہمرای قوم
میں بھیجے گئے کیونکہ سب سے زیادہ بھی قوم اخلاقی تربیت کی تھائے تھی بھی اس ای قوم کے لئے دوسا جی تبدیلیوں و وانقلا بول
کی پیشن گوئی کی گئے تھی۔ اور وہ دونوں تبدیلیاں واقع بھی ہوگئیں قرآن کریم ان پیشن گوئیوں اور پھر یہود یوں کی تاریخ بیں
ان کے دقوع کا بھی تذکرہ کرتا ہے۔ اس پیشن گوئی ہیں آیا ہے کہ یہودی دوبارز بین میں فساد پھیلا کیں گے اور دونوں مرتبہ خدا
ان کے دقوع کا بھی تذکرہ کرتا ہے۔ اس پیشن گوئی ہیں آیا ہے کہ یہودی دوبارز بین میں فساد پھیلا کیں گے اور دونوں مرتبہ خدا
ان کے دقوع کا کا بھی تذکرہ کرتا ہے۔ اس پیشن گوئی ہیں آیا ہے کہ یہودی دوبارز بین میں فساد پھیلا کیں گے اور دونوں مرتبہ خدا

تکست وپستی کا پیش خیمہ ہے۔جبکہ ہراصلاحی تجدید نظر رحمتِ الہی کی تمدید وتجدید کا باعث بنتی ہے۔

وه آيات پيرين:

وَ قَصَيْنَا الله بَنى اِسرَائِيلَ فِي الْكِتابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الْاَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَ لَتَعْلُنَّ عُلُواً كَبِيراً. فَإِذَا جاءَ وَعُدُ اللهُ الله الله الله الله الله عَنْنَا عَلَيْكُمْ عِباداً لَنَا أُولِي بَأْسٍ شَديدٍ فَجاسوا خِلالَ الدّيارِ وَ كَانَ وَعْداً مَفْعولاً ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَ اَمْدَدُناكُمْ بِاَمُوالِ وَ بَنِينَ وَ جَعَلْناكُمْ اكْثَو نَفِيراً. إِنْ اَحْسَنْتُمْ اَحْسَنْتُمْ لِانْفُسِكُمْ وَ إِنْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَ اَمْدَدُناكُمْ بِاَمُوالٍ وَ بَنِينَ وَ جَعَلْناكُمْ اكْثُو نَفِيراً. إِنْ اَحْسَنْتُمْ اَحْسَنْتُمْ اللّهُ وَ إِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ فَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَ اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَيَ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَعَعَلْنَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمَنْتُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَلَامُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْ

(خلاصہ ترجمہ) ہم نے بنی اسرائیل کوخبر دار کر دیا کہتم دو مرتبہ زمین میں فساد ہر پا کر و گے۔اور برتری در یاست طبی کروگ (یعنی اپنی طاقت کولوگوں پڑھونسوگ ان کے حقوق کو پامال کروگ وہی کام جواستعار گراپے نوآ بادیاتی نظام میں کرتے ہیں) پہلی دفعہ فساد کے بعد ہم اپنے طاقتور بندوں کومبعوث کر کے تم پر مسلط کر دیں گے وہ تمہای سرکو بی کریں گے اور تمہاری سرز مین میں گھس آ کیں گے۔ پھر جب تم اپنی اصلاح کرلوگے تو تمہیں تمہارے دشمنوں پر غالب کر دیں گے اور مال اولا داورا فرادی قوت سے تمہاری مدوکریں گے۔اگر تم نیکی کواپنا شیوہ بناؤ تو بیتمہارے ہی فائدے میں ہودراگر برا کروتواس کا نقصان تمہیں ہی گئے گا۔

اور جب دوسری مرتبہتم فساد پھیلاؤ گے تو دوبارہ تمہارے وشمنوں کوتم پر مسلط کر دیں گے تا کہ وہ تہہیں بدیختی وپستی میں وتکیل دیں۔ پھروہ لوگ دوبارہ تمہاری زمینوں اورعبادت گا ہوں میں گھس آئیں گے تمام چیزوں کوتہد وبالا کر دیں گے۔امید ہے کہ تمہارا پر درم کرے ( یعنی ممکن ہے تمہاری بدیختی کے بعد دوبارہ تہہیں ترقی وخوشختی عطا کرے ) لیکن اگرتم پلے آئے تہ ہم بھی پلے آئے تو ہم بھی سوبار تمہیں سرکوب کر یکھ اورا گرنیکی و تو ہم بھی پلے آئے اورا گرنیکی و خوبی کی جانب رخ کر لوقو ہم بھی تم اور کر یکھ اورا گرنیکی و خوبی کی جانب رخ کر لوقو ہم بھی تم سے اپنے سلوک کو بدل دیکھی اور ہم نے کافروں کے لئے جہنم کو ایک حصار قر اردیا ہے۔ فربی کی جانب رخ کر لوقو ہم بھی تا نون میں اللہ لا یعیس ما بھوم حتیٰ یعیس و الما بانف سبھیم کا تفصیلی بیان ہے۔ فربیکی دورہ بالاآیات اس کی گافتوں کے بیان ہے۔

**والمهالي** 

اب تک کی بحث سے میہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ حوادث ووا قعات عالم نا قابلِ تبدیل وتغیر (۱) قوانین وسنن الہی کے

ا۔ محترم مصنف میں کہنا جاہ رہے ہیں کہ حوادث عالم نا قابل تغیر ہیں الکہ بیکہنا جاہ رہے ہیں کہ بیدواقعات وحوادث سنتِ اللی کے بابند ہیں اور سنتِ اللی نا قابل تغیروتبدل ہے۔ان دونوں باتوں میں بہت بڑا اور واضح فرق ہے۔ (مترجم)

پابند ہیں۔ یا بالفاظ دیگر خدااس کا نئات کواکیہ مخصوص ومعین انداز سے چلار ہاہے اوراس مخصوص ومعین انداز کے علاوہ کسی اور طریقے کواختیار نہیں کرےگا۔

اب دیکھتے ہیں کہ قانون کیا ہے؟ سنت کے کیامعنی ہیں؟ کیا قانون اور سنتِ البی انسان کے وضع کر دوقوانین کی مانند ہیں؟ یا معاشرتی عہد و پیان اور قرار دادوں کی طرح ہیں؟ یاان ذمہ داریوں اورقوانین کی مانند ہیں جوانسان خودا پنے آپ پر لاگوکر لیتا ہے؟ ایسانہیں بلکہ قانون وسنتِ البی خداکی تخلیق کر دہ کوئی خاص مخلوق ہے؟ بیتمام نظریات یکسر خلط و بے بنیا دہیں؟ بہر حال' کیا بیمکن ہے کہ خداا پی سنت کوخلق یا وضع نہ کرے؟ قانون اور سنتِ خدامیں تبدیلی کیوں ناممکن ہے؟

جواب بیہ: سنت یا قانون ایمی چیز نہیں کہ خاص اور جداگا نیخلیقی عمل کے ذریعے وجود میں آئے بلکہ ایک کلی مفہوم ہے جے ذبہن انتزاع کرتا ہے۔ عالم عینی وخار جی میں ایک گلے اور قانون کی شکل میں موجود نہیں۔ بلکہ جو چیز عالم عینی وخار جی میں ایک گلے اور قانون کی شکل میں موجود نہیں۔ بلکہ جو چیز عالم عینی وخار جی میں موجود ہے وہ معلول اور درجات وجود ہے ہمارا میں موجود ہے وہ معلول اور درجات وجود ہے ہمارا ذبہن ایک مفہوم کو اخذ کرتا ہے اور وہی اخذ شدہ مفہوم ہمارے ذبہن میں ایک قانون کی صورت میں منطبع ہوجاتا ہے۔ استی اور وجود کے درجات ہیں ہم درجے کا کلی وقوع علیت اپنا درجہا ورخصوص کیل وقوع کلے وجود کے درجات ہیں ہم درجے کا گلی وقوع علیت اپنا درجہا ورخصوص کیل وقوع کی علیت اپنا درجہا ورخصوص کیل وقوع کی علیت اپنا درجہا و جود سے نا قابلی تصور امرہے کہ کوئی علیت اپنا درجہا ورجہ وجود سے نا قابلی تصور امرہے کہ کوئی علیت اپنا درجہا و جود سے نا تا میں کرے۔ اسی حقیقت کو مندرجہ ذیل جملے کے ذریعے بیان کیا جاتا ہے کہ:

#### ''عالم ہتی قانون کا یابند ہے''

بنا براس قانونِ خلقت کوئی وضع کردہ اور قر اردادی شئے نہیں 'کیونکہ بیرقانون اشیاء کی ہستی اور مرحبہ' وجود سے اخذ کیا گیا ہے۔اوریجی وجہ ہے کداس قانون میں کسی تبدیلی کا تصورُ محال و ناممکن ہے۔

### 3(1) alegen

کیا تو انین خلقت استثناء پذیر ہیں؟ کیام مجز ہے اور مافوق الفطرت افعال 'نقض سنت (۲) البی کے مترادف ہیں؟ دونوں سوالوں کا جواب منفی ہے۔ نہ تو قواندین خلقت قابلِ استثناء ہیں اور نہ بی مافوق الفطرت افعال۔ اگر خلقت میں کہیں تغیر و تبدّل وکھائی وے جائے تو بہ تبدّل ٔ حالات وشرائط کی تبدیلی کی بنا پر ہے۔ یہ بات واضح ہے کہ ہر سنت البی کا اجراء اپنی مخصوص شرائط وخصوصیات کا مرہون منت ہے۔ شرائط وخصوصیات میں تبدیلی کے بعد ایک اور

Exceptions

البی کوتو ڑنے اور اسکی خلاف ورزی کرنے کے معنی میں۔

متعلقہ سنت کی تبدیلی اور اس کا تغیر خود ایک قانون کے تحت ہے۔ لیکن اس کے معنی ہرگزینییں کہ سابقہ قانون موجودہ اور
قانون وسنت کی تبدیلی اور اس کا تغیر خود ایک قانون کے تحت ہے۔ لیکن اس کے معنی ہرگزینییں کہ سابقہ قانون موجودہ اور
لاحقہ قانون کے ذریعے منسوخ کر دیاجا تا ہؤ بلکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ جن شرائط وخصوصیات کے تحت متعلقہ قانون جاری ہے
وہ شرائط وخصوصیات متغیر ہوجاتی ہیں اور ان کی جگہ نئی اور جدید شرائط وخصوصیات وجود ہیں آ جاتی ہیں۔ اور یہی جدید
خصوصیات اپنے متعلقہ قانون وسنت کو حاکم کر دیتی ہیں۔ عالم ہستی ہیں نا قابل تبدیل قانون وسنت کے علاوہ کوئی اور شکے
وجود بی نہیں رکھتی۔ اگر مردہ بذریعہ انجاز زندہ ہوجاتا ہے تو یہ بھی ایک قانون وقاعدے کے تحت ہے۔ اگر حضرت عیسیٰ بن
مریم (علیماالسلام) جیساایک بچے بن باپ کے متولد ہوتا ہے تو یہ بھی قانون وسنت الٰہی کے برخلاف نہیں۔

انسان تمام سنن وقوا نین البی گؤییس پیچانا ، جے ہی کوئی مقولدا ہے شاختہ شدہ قوا نین وسنن ہے متصادم ومتضادد کھتا ہے۔ اور تواسع قانون وسنیہ خلقت سے متصادم گردانتا ہے نیز اسے قانون خلقت کا استثاء اوراس کی خلافت ورزی جمتا ہے۔ اور بہت سے مقامت پر توجس مقولے کو بطور قانون ما نتا اور مجھتا ہے وہ در حقیقت قانون نہیں بلکہ قانون کا ظاہری خاکہ ہوتا ہے۔ مثالہ تخلیق حیات کی سنت کے بارے میں ہمارانصور ہے کہ ہر زندہ موجود نہیشہ ماں اور باپ کے ارتباط کے بعدی وجود میں مثالہ تخلیق حیات کی سنت کے بارے میں ہمارانصور ہے کہ ہر زندہ موجود نہیشہ ماں اور باپ کے ارتباط کے بعدی وجود میں آتا ہے۔ لیکن ہمارا پی تصور سنت البی کا ظاہری خاکہ ہے خود کوئی سنت نہیں ، عیلی بن مریم کی تخلیق نے سنت کے ظاہری خاکہ کی خلاف ورزی کی ہے خود سنت حقیق کی نہیں ۔ عالم خلقت کے حقیق واقعی قوا نین کی خلاف ورزی کا ناممکن ہونا اور بات ہے اور جی قوا نین ویش قوا نین کی خلاف ورزی کا ناممکن ہونا اور بات ہے ہوگا نہیں وسنی کو تھی قوا نین بیں یاان کا ظاہری خاکہ بوگ ہیں۔ یوگ اور بحث ہے۔ مجوزے کا معنی ہے موجود کا معنی ہیں۔ یوگ خدید کی مختل ہوگا ہوں ہونا یا مادرا کہنا ہی ہے عوال نے وہ تھی قوا نین توجیف گالہذا انہوں نے مجوزے ہیں۔ یوگ خلاف ورزی کا نام دے دیا۔ جبکہ ہمارا کہنا ہیہ ہو جو بین ای کوشیق قوا نین توجیف گالہذا انہوں نے مجوزے کوئی موروں وحدود خلاف ورزی کا نام دے دیا۔ جبکہ ہمارا کہنا ہے ہے جدید سائنسی علوم نے جن چیزوں کو بیان کیا ہے وہ اپنے مخصوص وحدود خلاف ورزی کا نام دے دیا۔ جبکہ ہمارا کہنا ہے ہے جدید سائنسی علوم نے جن چیزوں کو بیان کیا ہوں الواد کا مرافط وخصوصیات تبدیل ہوجاتی ہیں۔ یعنی ایک قوی مضبوط طاہر وطنیب اور قدرت لایزال اللی ہے متصل طاقت طالت و شرائط وخصوصیات تبدیل ہوجاتی ہیں۔ یعنی ایک قوی مضبوط طاہر وطنیب اور قدرت لایزال اللی ہے متصل طاقت طالت و شرائط کو تو بیان کیا تھوں۔ (۱)

بدیجی ہے کہ مذکورہ جدیدخصوصیات وشرائطا جوایک جدیدعامل یعنی ولی حق کے مشخکم اورملکو تی ارادے ہے وجود میں آئی میں اپنے متعلقہ قانون کی حکمرانی کا باعث بن جاتی ہیں۔

دفع بلا وغیرہ کے سلط میں دعا اور صدقے کی تاثیر بھی ای طرح ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ ا۔ اور یہی ولایت تکویٹی ہے۔ (مترجم) رسول اکرم (صلی الله علیه و آله وسلم) سے پوچھا گیا کہ جب اس دنیا کا ہر واقعہ اور حادثہ حتی قضاء وقد را اللی کی بناء پر واقع ہوتا ہے تو پھر د عااور د واکی کیاا ہمیت ہے؟ آپ نے فر مایا: دعا بھی قضاء وقد رہی سے ہے۔ (1)

ایک اور روایت میں آیا ہے کہ امیر الموشین علیہ السلام دیوار کے پنچے بیٹے ہوئے تھے۔ آپ نے دیکھا کہ دیوار بہت کمزور ہے اور کی بھی لیے گرسکتی ہے' آپ فوراً وہاں ہے اٹھ کر دور چلے گئے ۔ کسی شخص نے اعتراض کیا: قضاء النی سے فرار کر رہے ہو؟ یعنی اگر تمہاری موت طے ہے تو خواہ گرتی ہوئی دیوار ہے دور بہٹ جاؤخواہ دور نہ ہوؤ تمہیں مرنا ہے اور اگر تمہاری موت بطور حتی کسی نہیں گئی تو تمہیں کوئی نقصان نہیں بانچ سکتا اور بہر صورت تم محفوظ رہو گے۔ البذاگرتی ہوئی دیوار سے فرار کیوں؟

جناب امير الموشين عليه السلام في جواب ديا:

آفِرٌ من قضاء الله الى قدره (توحيرصدوق) قضاءالهى سے قدرالهى كى پناه ميں جار باہوں۔

اس جملے کے معنی میہ ہیں کہ دنیا ہیں پیش آنے والا ہر واقعدا ذروعے قضاء وقد رہا لہی انجام پاتا ہے۔اگرانسان اپنے آپ کوخطرے کی زد میں قرار دے اور نقصان اٹھائے تو یہ قضاء و قانونِ الٰہی ہے۔اگر خطرے سے دور ہوکر نجات پالے تو یہ جی تقدیر و قانون الٰہی ہے۔اگر جراثیم ہے آلودہ ماحول میں روکر بھار ہوجائے تو یہ بھی قانونِ الٰہی ہے اوراگر دوا لی کر بھاری سے چیٹکارا پالے تو یہ بھی قانون الٰہی ہی ہے۔ بنابرایں اگر ٹوٹی ہوئی دیوارے اٹھ کر دور چلا جائے تو اس نے قانون وقضائے الٰہی کی خلاف ورزی نہیں کی ہے اوراس صورت میں قانون خدا ہے کہ اس شخص کی جان نے جائے تو یہ بھی قانونِ خلقت ہی ہے۔

قرآن كريم نے اى حقيقت كودلچىپ اندازے بيان فرمايا ہے:

سورهٔ طلاق میں ہم ان آیات کی تلاوت کرتے ہیں:

وَ مَنْ يُتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخُرَجاً وَ يَرُزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَايَحْتَسِبُ وَ مَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ قَهُوَ حَسُبُهُ، إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ آمَرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْراً. (طلاق\_٢٠٣٠)

(خلاصہ ترجمہ) جو بھی پر ہینزگاری اختیار کرئے خدا اس کے لئے مشکلات سے نجات کا راستہ قرار دے گا اور جس راستے سے وہ سوچ بھی نہیں سکتا اس کی روزی اسے پہنچائے گا۔اور جو بھی خدا پر تو کل کرے اور اپنے کا موں کو اسے سونپ دے خدا اس کے لئے کافی ہے۔ یقیناً خدا اپنے امر کو نتیجے تک پہنچا تا ہے اور جو وہ چاہتا ہے اس کی خلاف ورزی نہیں ہوتی۔ یقیناً خدانے ہر چیز کے لئے مقدار معین کی ہے۔

ا۔ بحارالانوار جلد ۵ صفحہ۵۔

#### اورتو کل۔

اس آیت سے بینتیج نکاتا ہے کہ توکل کی صورت میں لطف وعنایت خدا قطعاً شال حال رہے گی۔ جو بھی خدا پر حقیق توکل کرے گا' عنایتِ خدا کا حقدار قرار پائے گا۔ اور عنایت و تائید اللی کے سائے میں کہ جس کا خودا پنا مخصوص انداز ہے' اپنی مخصوص سنت ہے' علل ومعالیل کے مجموعے کا ایک سلسلہ ہے' مقصد تک رسائی قطعی ویقتی ہے۔ بیدہ قانون ہے جو تمام قوانین پر حاکم ہے۔ لہذا مبادا کہیں یہ بات اذبان سے محوجہ و جائے کہ'' کا رخدا' ایک نظام و قانون رکھتا ہے۔ آیت نے اعلان کر دیا کہ'' خدانے ہر چیز کے لئے ایک خاص مقدار قرار دی ہے۔ نیز یہ بھی فرمایا ہے کہ: جو بھی پر ہیز گاری اختیار کر بے خدااس کے لئے ایک راستہ قرار دے گا' ایعنی خدا کا کام بھی بغیر قانون اور و سلے کے نین ۔ اب ہوسکتا ہے کہ یہ وسیلہ' معمولی اور شناختہ شدہ وسائل ہیں سے نہ ہو بلگہ '' من حیث لا یحتسب '' ہو۔

### الكامولداموك اليجر:

اس بات کومدِنظرر کھتے ہوئے کہ'' تقدیرِ الہی کا مطلب عالمِ ہستی پر قانون اورسنتِ الہی کی حکمرانی ہے'' قضاء وقدر پر اعتقادر کھتے ہوئے'مسئلہ جربھی حل ہوجا تا ہے۔ہم نے''انسان وسرنوشت''نامی کتاب میں اس مسئلے پرتفصیلی بحث کی ہے۔ مزیر تفصیل کےخواہشندای کتاب ہے رجوع کریں۔ فی الحال مختصراً اشارہ کئے دیتے ہیں۔

اشکال کا سبب، بعض لوگول کا بیرکہنا ہے کہ تقدیرِ الهی بیعنی خدا نے براہِ راست اور قانونِ عالم سے بالاتر ہوکر تمام موجودات ومقولات کی پیدائش کاارادہ کیا ہے۔

بداشعارخیام سےمنسوب ہیں:

من می خورم و هر که چو من اهل بود می خوردن من به نز د او سهل بود می خوردن من به نز د او سهل بود می خوردن من به نز د او سهل بود می خوردن من حق ز ازل می دانست گر می نخورم علم خدا جهل بود (یعنی میں مےخواری کرتا ہول اور جو بھی میری طرح المیت رکھتا ہے میری مےخواری کن نظر میں بہت آسان ہے۔میری مےخواری کو باری تعالی روز ازل سے جانتا تھا۔اب اگر میں بادہ خواری ندکروں تواس کا لازمہ یہ ہے کیام خدا جہل میں تبدیل ہوجائےگا۔)

شاعرنے اپنے تین بیزعم کیا ہے کہ کام کے لئے انسان کا ارادہ خدا کے ارادے سے متعارض دمتصادم ہے۔الہٰ ذااس کے خیال میں اگرانسان مےخواری نہ کرنا چاہے تو بیمکن نہیں۔ کیونکہ ارادہ خدا بیہ ہے کہ بندہ مےخواری کرے۔اب کیونکہ علم وارادہ خدا کے خلاف کچھٹمیں ہوسکتا' لہٰ ذاانسان نہ چاہتے ہوئے بھی مےخواری کوانجام دے کر بھی رہےگا۔

نہایت پوچ بات ہے'ناوانی کی انتہاء ہے بیہ بات کہنا۔ لہذااس بات کو باور کرنا بہت مشکل ہے کہ بیا شعار فلسفی خیام کے ہوں۔ ہر فلسفی یا نیم فلسفی اتنا تو جانتا ہی ہے کہ ندتو خدا کسی شخص کی'' ہے خواری'' کا براہ راست ارادہ کرتا ہے اور نہ''عدم ہے خواری'' کا' خدانے کا مُنات کے لئے ایک منظم قانون بنایا ہے۔ دنیا کا کوئی بھی واقعہ خدا کے قائم کروہ نظم وصبط سے بالاتر ہوکر واقع ہوہی نہیں سکتا۔ جس طرح ہے کوئی بھی طبیعی واقعدا پنی طبیعی علت کے بغیررونمانہیں ہوتا اسی طرح انسانوں کے اختیاری افعال بھی بغیرانسانوں کے اراد ہے اوراختیار کے واقع نہیں ہو گئے۔انسان کے بارے میں قانونِ الٰہی بیہ ہے کہ انسان خود ا پے اراد ہے طاقت اور اختیار کا مالک ہوا ورا ہے نیک و بدا فعال کا خود ہی انتخاب کرے کیعنی پینظر میرکدانسان انسان ہواور باختیار محض ایک خیابی مفروضہ ہے جس کا حقیقت ہے کوئی تعلق نہیں ۔ للبذا اگریہ شاعرانسان نہیں تو مکلف بھی نہیں ۔اس شاعر کی بات کی مثال ایس ہے کہ کوئی گائے یا گدھا شراب کے منکے میں مندڈ ال کر شراب بی لے۔ بنابرایں انسان کی خواہاں قضاء وقد رالی اس کے اراد ہے اور آزادی کی بھی خواہاں ہے۔ للبذااس شاعر کے مطابق انسان کی ہے خواری اس کے اپنے انتخاب واختیار کی وجہ ہے نہیں بلکہ علم از لی کے مطابق ایک جبر الہی کی بناپر ہے۔ اوراگرانسان جبر الٰہی کی بنیاد پرشراب نوشی کرتا ہے تو پیعلم از لی کےمطابق ہے اوراگرانسان جبر اللی ہونے کے باوجود مےخواری نہ کرے توعلم خداجہل میں تبدیل ہوجائے گا۔ (جو کہ محال ہے لہٰذاانسان کو ہرصورت میں مےخواری کرنی ہے ) آج کل کے ادباء کواس بارے میں شک ہے کہ شاعر خیام وہی فلسفی ہے یا کوئی اور۔ بلکہ ریہ حضرات اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ خیام کے نام سے دویا دوسے زیادہ شخصیات موجود تھیں' جنہیں تاریخ نے ایک دوسرے سے ملا دیا ہے۔اب خواہ خیام کے نام سے کئی آ دمی ہوں یا ایک ہی خیام دومتضاد شخصیتوں کا مالک ہوئر پینظر رہے کہ ارتکاب معصیت کی وجعلم وتقذیر الٰہی قراریائے وہ بھی اس انداز سے کہ گناہ کا امتخاب کرنے والاانسان بےقصورگردانا جائے' بلاشبہ ایک باطل و بے بنیادنظریہ ہے۔ مذکورہ بالااشعار کا بہت بجاجواب دیا گیاہے:

علم ازلی علتِ عصیان کردن نزدِ عقلاء زغایت جهل بود (۱) علم ازلی کوعصیان کی علت شارکرنا وی شعورانسانوں کی نظر میں انتہائے جہل ہے۔

ا ۔ رجوع كريں كتاب "انسان وسرنوشت" تاليف أستاد شهبيد مطهري، آخري فصل \_

### ٩

اس صفے کی طویل اور شاید تھ کا دینے والی بحث کا خلاصہ جس میں ہم نے اشکال تبعیض وتفاوت کا جواب دیا' ہے ۔

- ا۔ کارخانۂ عالم ہستی ذاتی اورلا پتغیّر نظاموں اورقوانین کے ایک مجموعی سلسلے کے ذریعے چل رہاہے۔جس کی بنا پر ہرمقولۂ ہر شئے اورموجودا پنے مخصوص مقام' مرتبے اور درجے کا مالک ہے۔جس میں کوئی تغیر وتبدیلی واقع نہیں ہو کتی۔
  - ۳- عالم جستی میں نظام کالا زمدیہ ہے کہ وجود کے مختلف مراتب ودرجات ہیں اور یہی مختلف درجات اور مراتب تفاوت ' اختلافات' نا بودیوں' اور نقائص کی پیدائش کا سبب ہیں۔
  - ۳۔ تفاوت واختلاف کو بذات خود خلق نہیں کیا جاتا' بلکہ مخلوقات کی ذات کا خاصہ ولاز مہے۔ لہذا یہ نصور ہر گرضیح نہیں کہ خالق کا نئات نے موجودات کے مابین امتیازی سلوک اور تبعیض کوروار کھا ہے۔
  - سم۔ جو چیز عدالت یا حکمت سے نظراتی ہے وہ جعیض ہے تفاوت نہیں۔ جبکہ کا نئات میں جوشے موجود ہے وہ تفاوت ہے ' جعیف نہیں۔



چوتھاباب

19pm



## الكالم الأولى المادة

ہماری اب تک کی بحث تبعیض اور تفاوت کے بارے میں تھی۔ جبیبا کہ ہم نے پہلے بھی کہا کہ ''عدل البی'' پراعتر اضات واشکالات کے کئی پہلو ہیں۔ تبعیض' فناو ہلاکتیں اور نقائص وآفات۔

ہم نے وعدہ کیا تھا کہ ان چاراعتر اضات کے پہلے حقے کا جواب ہم تبعیصات کے عنوان کے تحت وینگے۔اور بقیہ تین اشکالات واعتر اضات کا'' شرور'' کے عنوان کے تحت یہ تبعیض کا جواب ہم گذشتہ صفحات میں دے چکے ہیں لہٰذااب''شرور'' کے مسلے کا جواب دینگے۔

حكماء نے مسئلة شرور كاجوجواب دياہے اس كے تين حضے ہيں:

الف۔ شرور کی حقیقت وما ہیت کیا ہے؟ کیا ہرائیاں اور شرور واقعی دھیتی وجودر کھتے ہیں؟ یاعدی ونسبی امور ہیں؟

ب شرورخواہ عدی ہوں یا وجود ک کیا نہیں نیکیوں اور حسنات سے جدااور علیحد ہ کیا جاسکتا ہے یا نہیں؟ اورا گرجدا کیا
جاسکتا ہے تو کیا بیعالم اپنی تمامتر خوبیوں اور برائیوں کے ہمراہ 'خیر ہے یا شر؟ بالفاظ دیگر کیا اس عالم کی اچھائیاں اور
خوبیاں اس کی برائیوں اور شرور پر بنالب ہیں یا برائیاں اور شرورا چھائیوں اور خوبیوں پر غلب رکھتی ہیں؟ یا ایسانہیں 'لیمیٰ
ان میں سے کوئی بھی ایک دوسر سے برغلہ نہیں رکھتا بلکہ یہ سب مساوی ہیں؟

ے۔ شرورخواہ عدی ہوں یا وجود کی خواہ نیکیوں اور حسنات سے علیحد گی کے قابل ہوں یا نہ ہوں'جو چیز شر ہے کیا وہ واقعی شر ہاور اس میں ''خیریت'' (لیعنی خیر ہوئے ) کا کوئی پہاؤئیں' لیعنی شر' کئی یا کم ایک ہی خیر کا چیش خیمہ اور تمہید بھی نہیں قرار پاتا؟! ایا ہر شرکی وات میں ایک بلکہ کئی خیر مختی و مستم ہیں؟ کیا ہر شر'ایک یا کئی خیرات کا سرچشہ بھی ہے؟ پہلے حقے میں شویدگا جو اب دیا جائے گا جو عالم ہستی کے لئے دومبداً کے قائل ہیں۔ دوسرے حقے کے جو اب کا اضافہ کرتے ہوئے مادہ پرستوں کا جواب دیا جائے گا جن کے نظریئے کے مطابق شرور کی موجود گی تھکہ ہے الہی میں نقص کا باعث ہے۔ نیزان لوگوں کا بھی جواب دیا جائے گا جوشر ورکی موجود گی کی بناپر عدل الٰہی پراعتراض کرتے ہیں۔ بحث کا تیسرا حصۂ جہانِ بستی کے حسین وجمیل' دککش اور بدیع نظام کے چیرے کی جلوہ نمانی کرےگا۔ نیزاس جواب کو بجائے خود ایک علیحدہ لیکن قانع کنندہ یا پہلے جواب کا تحمیل کنندہ جواب بھی سمجھا جاسکتا ہے۔

#### : عادار الله يكف

اسلامی حکماء نے اس بحث میں جن نکات کوذکر کیا ہے ہم نے انہی نکات سے ایک نے انداز میں استفادہ کرتے ہوئے مسئلہ شرور کوئل کیا ہے۔ کتاب ہٰذا میں دیا گیا جواب انہی نکات ومطالب پر مشتمل ہے جواسلامی فلنفی کتب خصوصاً مرحوم ملا صدراً کی کتب میں موجود میں۔ ہمارے اور گذشتہ حکماء کے جواب کی ماہیت ایک ہی ہے۔ فرق صرف انتا ہے کہ ہم نے ایک خاص زاویۂ نگاہ سے اس بحث کا آغاز کیا ہے۔ بایں معنی کہ ہم نے عدل اللی کے حوالے سے مسئلہ شرور پر شخصی کی ہے جبکہ حکما نے اسلامی نے اس مسئلے تو میراور شو یہ کے نظریات کو مستر دکرنے کی خاطریا ''عنایت وعلم اللی'' اور قضاء و قدر اللی کے شرور سے تعلق اور ارتباط کی کیفیت کے شمن میں اس مسئلے پر بحث کی ہے۔ اس بنا پر شرور کے سلسلے میں ان کے جوابات میدا خلقت کی دوگا گی کو مستر دکرتے ہیں۔ عدل اللی میں اس طرح کے جوابات سے فقط بالواسطہ بی استفادہ کیا جاسکتا ہے۔

# المراكزات:

اس بات کا ذکر گذشتہ اوراق میں گزر چکا ہے کہ جمو میداوران کے ہم فکروں کے ایجاد کردہ شبہات کی بنیاد میہ ہم کہ موجودات بذات خوددو طرح کے ہیں خوب اور بد یقیناان موجودات کے دو مختلف مبداً اور جدا جدا نقطا آغاز ہونے چاہئیں اگلہ بدی اور خوبی دونوں اپنے اپنے متعلقہ مبداً وجود ہے وجود حاصل کرلے یہ جنوبیدر حقیقت خدا کو برائیوں ہے منز ہ کرنے کے خواہاں تھے لیکن شراکت کا الزام لگا بیٹھے یہ وید کا تئات کوخوب و بدئیں تقسیم کر دیا۔ ان کی نظر میں بدی فضول وزائد بلکہ ضرر رسال ہے۔ البذاقد رتی طور سے برائیوں کا خالق خدا نہیں بلکہ خدا کے مدمقابل کوئی اور طاقت ہے۔ ادھر دوسری طرف باری تعالی آئیک نیک نیت لیکن کمز ورونچیف انسان کی ماننڈ موجودہ صورت حال سے افسر دہ و نالاں ہے اس پر رضا مند بھی نہیں لیکن ایسے شریبنداور بدا طوار حریف کے مدمقابل واقع ہوا ہے جو اس کی مرضی و منشا کے برخلاف فسادا ور تباہیاں بھیلا رہا

ھو بیاس امر میں نا کام ہوگئے کہ خدا کولامتناہی قدرت ؑ ہر چیز پر حاوی اراد ہےاور بلاحریف قضاء وقدر کا ما لک مانتے

ہوئے اسے بھیم عاول اور خیر محض مانے کے عقیدے کو بھی محفوظ رکھ سیس کین اسلام جہاں خدا کو ہر وجود کا مبداً اور بے پایاں رحمت و حکمت بالغد کا مالک مانتا ہے وہیں اس کے اراد و قاہرہ اور نا قابل شکست قدرت پر بھی آ پی نہیں آنے ویتا۔ اسلام کی نظر میں تمام اشیاء کی طاقت وقدرت باری تعالیٰ ہی کی عطا کردہ ہے ٹیہاں تک کہ شیطان اور اس کا اضلال بھی۔

اسلام کی نظر میں مسئلہ شرور کوالیک اور انداز سے حل ہونا چاہئے۔ بیعنی اسلامی نقطۂ نگاہ ہے اگر چدامور عالم بادی انظر میں بدی وخو بی جیسے دوحصول میں تقسیم ہوتے میں لیکن ایک اور لحاظ سے نظام خلقت میں کسی قتم کی برائی اور بدی ہرگز نہیں پائی جاتی۔ جو بھی ہے وہ خیر ہے۔موجودہ نظام'' نظام احسن'' ہے اس سے زیادہ مناسب' خوبصورت اورموزوں نظام کی تخلیق ممکن بی نہیں۔

مسئلہ شرور کا ندکورہ بالا جواب معقلی کھاظ ہے ایک مخصوص فلسفے پرمٹی ہے جس میں وجود وعدم سے متعلق مسائل کا ایک عمیق نگاہ کے ساتھ بغور مطالعہ کیا جاتا ہے۔اس مخصوص فلسفے کی جانب سے شویہ کو یہ جواب دیا جاتا ہے کہ شرور بذات خود حقیق اور واقعی موجودات نہیں جس کے نتیج میں وہ اپنے خالق اور مبدأ وجود کے تاج ہوں۔

اس ملتے كودوطرح بيان كياجاسكتا ب:

ا۔ شرکاعدی ہونا۔

۲۔ شرکانسبی ہونا۔

ان دونکتوں کی وضاحت کے بعد عالم ہستی میں دوگا نگی اور شراکت کاشبہہ بالکل رفع ہوجا تا ہے۔

### ڰۭڡڰؠ

ایک سادہ تجزیے سے بیات واضح ہوجاتی ہے کہ شرور کی ماہیت وحقیقت عدم ہے۔ یعنی برائی نیستی اور نا بودی کا تعلق عدم ہے۔ یفنی برائی نیستی اور نا بودی کا تعلق عدم ہے۔ یفظر بیدقد یم زمانے سے موجود ہے اور اس کی جڑیں قدیم یونان تک پینچتی ہیں۔ فلسفی کتب ہیں اس خلتے کوقد یم یونانیوں مخصوصاً افلاطون سے منسوب کیا جاتا ہے۔ لیکن بعد ہیں آنے والے فلسفیوں نے اس مسئلے کی مزید تشریح وتحلیل کی ہے اب کیونکہ ہم اس بات کوسیح اور کلیدی نظر ہے مات جیں اس لئے کتاب بذا کی سطح کے مطابق اس کی وضاحت کریئے۔ مسئلے پر بحث سے پہلے اپنے محترم قار کمین سے معذرت خواہ ہیں کہ بحث تشل ہوجا نیگی لہذا ہماری درخواست ہے کہ ان صبر آنر ماصفحات کوسیحتے کے لئے مزید خوروخوض سیجئے۔ ہمارے خیال میں بینکتہ اس درجہ اہمیت کا حامل ہے کہ جس کا دقب نظر کے ساتھ بخور مطالعہ کیا جائے۔ البتہ ہماری کوشش بھی بہی ہوگی کہ بحث کوشی الامکان آسان الفاظ میں پیش کیا جائے۔

''شرعدم ہے'' کہنے والے حضرات کا بیہ مقصد ہر گزنہیں کہ جس چیز کوشر کے نام سے پہچا ناجا تاہے وہ وجود ہی نہیں رکھتی۔

کیونکہ ایسا کہنا ظلاف عقل ہے۔ ہم پہتم خود دیکھ رہے ہیں کہ بینائی وساعت سے محروقی بیاری ظلم وستم 'جہالت' ضعف' موت اور زلزلہ وغیرہ بیتمام اشیاء وجودر کھتی ہیں۔ ندان کے وجود کا اٹکار کیا جاسکتا ہے اور نہ بی ان کے شربو نے کا۔ بی بھی نہیں کہا جا سکتا کہ شرعدی ہے اس لئے سرے سے موجود ہی نہیں۔ اب جبکہ موجود ہی نہیں تو لہٰذا شرکے مقابلے ہیں انسان کی کوئی ذمہ داری بھی نہیں۔ کیونکہ بروں اور برائی سے مقابلہ نیز نیکی کا حصول اور نیک افراد کی تا سیدانسان ہی کی ذمہ داری ہے اب کیونکہ ہر چیز اچھی ہے کوئی بھی چیز بری نہیں لہٰذا ہر تنم کی صور تحال پر رضا مندی کا اظہار کرنا جا ہے ہی نہیں بلکہ فدکورہ صور تحال کو بہترین مکن صور تحال سمجھنا جا ہے۔

محترم قار کین! فیصلہ کرنے میں گبلت ہے کام نہ لیجئے۔ ہم نابینائی 'تقل ساعت ظلم غربت اور بیاری وغیرہ کا نہ آو انکار
کرنا چاہتے ہیں اور نہ ہی ان کے شر ہونے کومستر دکرنے کا ارادہ رکھتے ہیں اور نہ ہی انسان کو ہرفتم کی ذمہ داری سے فارغ
البال و آزاد قر اردیتے ہوئے معاشرے کی ترقی اور دنیا کی تبدیلی میں اس کے کردار کو بے اثر کرنا چاہتے ہیں۔ عالم ہستی
خصوصاً انسان کا تکامل اور اس پرعائد کردہ ذمہ داریوں کی ادائیگی میں ہیں کا نتات پرعا کم حسین وجمیل نظام ہی کا حصہ ہیں۔ لہذا
ان سب باتوں میں بحث کی کوئی گئے اکثر نہیں۔ بحث کا محور میہ کہ بیتمام اشیاء ''عدمیات'' اور'' فقد انیات' سے تعلق رکھتی
ہیں، ان کا وجود ہمیں ایک طرح کے نقص اور خلاء کا احساس دلاتا ہے۔ اب ان اشیاء کا ''شر'' ہونا یا تو اس بناء پر ہے کہ بینا بود کی طلا کہ اس کے ''شر'' ہونا یا تو اس بناء پر ہے کہ بینا بود کی طلا کہ ان خلاء کو پر کرنا اور اس خلاء ونقصانات کی اساس کو جڑسے اکھاڑ کھینگنا ہے۔
خلا می نظام میں انسان کا کام نقصانات کی تلائی 'خلاء کو پر کرنا اور اس خلاء ونقصانات کی اساس کو جڑسے اکھاڑ کھینگنا ہے۔

یاستدلال اگر مان لیا جائے تو یہ پہلاقدم اوراولین مرحلہ۔ جس کے نتیجے میں بید سنلۃ کل ہوجا تا ہے کہ شرور کا خالق کون ہے؟ کس بناء پر بعض موجودات خیر اور بعض دیگر شریں؟ فدکورہ بالا تکتے کے بعدیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ''شر'' کا ہتی اوروجود نے تعلق نہیں بلکہ یہ در حقیقت کسی شے کا خلاء ہے اوراس کا تعلق نیستی ہے ہے۔ بنابرایں عمومی افکار کی بنیاد جس کے مطابات ہتی کے دوشعے نہیں بلکہ دوسر چشمے ہیں ،منہدم ہوجاتی ہے۔

لیکن جہاں تک عدلیالهی کاتعلق ہے،توابھی اور مراحل باتی ہیں جنہیں ہم اس کے بعد طے کریں گے۔

د نیا میں موجود خوبیاں اور برائیاں ، ایک دوسرے ہے متاز اور علیحد وعلیحد وگروہ میں نہیں ، مثلاً بالکل اسی طرح جس طرح جمادات نبا تات سے اور نبا تات حیوانات سے جدامیں نیز اپنے اپنے جدا گانہ ذاتی خواص کے بھی مالک ہیں۔ ہماری بیسوچ غلط ہے کہ برائیاں اور نقائص اشیاء کا وہ مجموعہ ہیں جن کی ماہیت وحقیقت سرتا پابدی پربنی ہے اور ان میں کسی قتم کی بھی اچھائی اور خوبی نہیں ، ادھرخوبیاں اور اچھائیاں بھی برائیوں اور نقائص سے جدا اور متاز اشیاء کا ایسا مجموعہ ہیں جن میں سرتا یا صرف اور صرف اچھائیاں ہی ہیں۔ جی نہیں، بدی اورخو بی ایک دوسرے میں مذخم اور مخلوط ہیں۔ ان میں انفکاک اور علیحدگی قابلی تضور نہیں۔ عالم طبیعت میں جہال خوبی ہے وہاں بدی بھی ہے اور جہاں بدی ہے وہاں خوبی بھی ہے، عالم طبیعت میں یہ دونوں ایک مرکب آمیزے کی مانند ہیں۔ البتہ کیمیائی مرکب نہیں بلکہ اس ہے بھی زیادہ عمیق اور لطیف مرکب، ایسا مرکب جس نے وجود وعدم سے ترکیب یائی ہے۔

وجود وعدم عالم خارجی میں دوجدا اور علیحدہ مجموعوں کوتشکیل نہیں دیتے۔ کیونکہ عدم ہیج ہے، سرے ہے موجود ہی نہیں لبندا ہستی ووجود کے مقابلے میں ہرگز کوئی مقام نہیں رکھتا کین عالم طبیعت کہ جہاں توہ وفعل، حرکت و تکامل اور تشاد و خزام ہوجود کے مقابلے میں ہرگز کوئی مقام نہیں رکھتا گئین عالم طبیعت کہ جہاں توہ وفعل، حرکت و تکامل اور تشاد و تراحم ہے وہیں پروجودات کے ساتھ ساتھ اشیاء پر عدم کاعنوان بھی صادق آجا تا ہے۔ جب ہم ''نابینائی'' کی بات کرتے ہیں تو جمیس پر نہیں مجھنا چاہئے کہ نابینائی ، نابینا انسان کی آنکھوں میں موجود کوئی با قاعدہ اور قابل احساس حقیقت ہے، جی نہیں ، نیز بجائے خود کوئی با قاعدہ ومستقل حقیقت نہیں ۔

خوبی و بدی بھی ہتی اور نیستی کی مانند ہیں بلکہ خوبی ہو بہو ہتی ہی ہاور بدی نیستی ۔ کسی بھی بدی کا ذکر ورحقیقت ایک نیستی و فقدان کا ذکر ہے۔ بدی یا تو خود نیستی اور عدم ہے ہے یا ایسی ہتی ہے جوایک طرح کی نیستی کا لاز مہے۔ یعنی بدی ایسا موجود ہے جوخودا پنی ذات کے لئے اس لحاظ ہے کہ وہ خودایک ذات ہے اچھائی اور خوبی ہے لیکن اس لحاظ ہے کہ ایک نیستی کا لاز مدہ ہو کہ اور کو با جانے ہیں یہ تمام مقولے نیستی اور عدم ہیں۔ لاز مدہ ہو کی اور کا ظ ہے بدئیس۔ ہم نادانی ، غربت ، اور موت کو برا جانے ہیں بیتمام مقولے نیستی اور عدم ہیں۔ زہر لیے جانور ، در ندے ، ہر افتیم اور آفات کو بد مانے ہیں بیتمام موجودات اپنی ذات کے لحاظ ہے عدم نہیں ہیں بلکہ ایے وجود ہیں۔ بی جن کا لاز مذہ ہیں اور عدم ہے۔

نادانی علم کا فقدان اورعدم علم ہے۔علم ایک حقیقت اور کمال حقیق ہے۔ لیکن جہل ونا دانی حقیقت نہیں رکھتے۔ جب ہم یہ
کہتے ہیں کہ''نادان فاقد علم ہے''یا''نادان' علم ہے محروم ہے'' تو اس کے معنی پینیس کہ نادان شخص''فقدان علم'' نام کی الیم
صفت ہے متصف ہے جس ہے عالم ودانشور متصف نہیں۔''عالم ودانشور''حصول علم ودانش سے پہلے' جاہل ہیں لیکن حصول علم
کے بعد بدلوگ کی چیز کو گئواتے نہیں بلکہ صرف اور صرف ایک چیز کو پالیتے ہیں۔ اب اگر نادانی و جہالت بذات خودایک
یا قاعدہ حقیقت ہوتی تو حصول علم صرف ایک صفت کو دوسری صفت میں تبدیل کرنے کا نام ہوتا۔ بالکل ای طرح جیسے کوئی جسم
یا تاعدہ حقیقت ہوتی تو حصول علم صرف ایک صفت کو دوسری صفت میں تبدیل کرنے کا نام ہوتا۔ بالکل ای طرح جیسے کوئی جسم
اپنی شکل و کیفیت کو چھوڑ کرایک دوسری شکل و کیفیت حاصل کرلے۔

''غربت'' بھی ناداری کا دوسرانام ہے۔کسی چیز کے وجوداورملکیت کانہیں۔ جومفلس ونا دارشخص مال ودولت نام کی ایک چیز ہےمحروم ہےتو و واپنے مقام پرغربت نامی شے کا مالک نہیں۔ یہ کہنا صبح نہیں کہ توانگر ومتمول انسان کی مانندغریب بھی ا یک طرح کی املاک رکھتا ہے۔فرق صرف اتنا ہے کئی وتو انگر مال و دولت کا ما لک ہے کیکن غریب فقر وغربت کا۔ موت بھی کسی چیز کو کھو دینے کا نام ہے' کسی چیز کو حاصل کر لینے کا نہیں ۔لہذا صفات حیات کو کھو کر جماد میں تبدیل ہوجانے والاجسم تنزل کا شکار ہے ترتی کی جانب گامزن نہیں۔

لیکن زہر ملے جانور درند نے جراثیم سیلاب زلز لے اور آفات کیونکہ موت یا ناقص العضو ہونے کا باعث ہیں یا چھی ہوئی استعداد کے نقط کمال تک جینچنے کی راہ میں رکاوٹ ، الہذا اس کھاظ ہے یہ' بڑ' ہیں۔ اگر زہر ملے کیڑے نیاری یا موت کا باعث نیاری باموت کا باعث نہ بنے تو ہرگز بدند تھے۔ کیڑے اگر درختوں اور پودوں کی بربادی یا بھلوں کے سرٹے کا سبب نہ ہوتے تو'' بڈ' نہ تھے۔ اگر سیلاب وزلز لے جانی و مالی نقصان کا سبب واقع نہ ہوتے تو'' بڈ' نہ تھے۔ بدی اور برائی انہی نقصانات اور کی نہ کی چیز کے اگر سیلاب وزلز لے جانی و مالی نقصان کا سبب واقع نہ ہوتے تو'' بڈ' نہ تھے۔ بدی اور برائی انہی نقصانات اور کی نہ کی چیز کے نقدان میں ہی مضمر ہے۔ اگر درندہ بری شے ہے تو اس کی وجہ بینیں کہ اس کی ماہیت وحقیقت'' بڈ' ہے بلکداس جہت ہے بدی درندہ موت اور حیوانات ہے سلب حیات کا باعث ہوتو برا ہے۔ درحقیقت جو شے بذات خود بدہے وہ فقدان حیات کا باعث ہوتو برا گر درندہ ورندگی کا مظاہرہ نہ کرے بینی کی ہے اس کی زندگی کو نہ چھینے تو ہرگز برانہیں اور اگر فقدان حیات کا باعث ہوتو برا

اگرعلت ومعلول کے را بُطے کو مدِ نظر رکھا جائے تو غربت و جہالت جیسے حقیقی فقدانات ہی جراثیم سیلاب زلز لے اور جنگ وغیرہ جیسی برائیوں کا' جو دوسرے مرحلے میں واقع ہوتی ہیں' سبب بنتے ہیں۔ یعنی غدکورہ بالاحقیقی فقدانات ایسے موجودات ہیں جودیگرفقدانات اور نابود یوں کاسبب قرار پانے کی بناپر'' بد' میں۔

دوسرے مرحلے پر واقع ہونے والی برائیوں کا مقابلہ پہلے مرحلے پر واقع ہونے والی برائیوں کے ازالے ہے ہی ممکن ہے۔ یعنی ہمیں چاہئے کہ جہالت نا توانی اور غربت جیسی چیز وں کے خلاء کو پر کریں تا کہ دوسرے مرحلے پر رونما ہونے والی برائیاں وجود میں ند آسکیں۔ اخلاقی اعمال اور معیوب صفات کا بھی یہی حال ہے۔ ظلم براہے کیونکہ مظلوم کے حق کو چھین لیتا ہے اور حق یعنی کوئی موجود کسی چیز کا استحقاق رکھتا ہے اور اسے وہ چیز ملنی چاہئے۔ مثلاً علم انسان کے لئے باعث کمال ہے انسانی صلاحیت اسے چاہتی ہے اور اس کی جانب رواں دواں ہے اس لئے حصول علم کا استحقاق بھی رکھتی ہے۔ اب اگر کسی انسان سے چی تعلیم چھین لیا جائے اور اسے حصول علم کی اجازت نہ دی جائے تو بیظلم ہے اور ''بد'' ۔ کیونکہ حصول کمال کی راہ میں رکا وٹ اور باعث فقد ان ہے۔ اس طرح ظلم خود ظالم کے لئے اس جہت سے بدہے کہ اس کی بلندا ستعداد سے متفاد وہ تصاوم ہے۔ اگر ظالم کے پاس سوائے تو و غرصیہ کے کوئی اور قوت ہوتی ہی نہیں تو یقینا اس کے لئے ظلم کرنا ''بد' نہ ہوتا بلکہ اس کے لئے ظلم کوئی معنی و مفہوم ہی شرکھتا۔

اس بات کو مجھ لینے کے بعد کہ تمام برائیوں کا تعلق نیستی اور عدم سے ہے جوی عقائد کی خامی بھی واضح ہوجا لیگی۔جو یوں کا کہنا ہے تھا کہ دنیا میں دوستم کے موجودات ہیں لہذا ہے ماننا پڑے گا کہ کا کنات کے مبداً اور خالق بھی دو ہیں۔

جواب یہ ہے کہ کا نئات میں ایک سے زیادہ تسم کی مخلوقات موجود ہی نہیں اور وہ ہیں خوبیاں اور اچھائیاں۔ تمام کی تمام
برائیوں کا تعلق نیستی اور مدم سے ہے اور عدم مخلوق نہیں ہے۔ عدم ونیستی کے معنی'' خلق نہ کرنے'' کے ہیں' خلق کرنے کے
نہیں۔ یہ نہیں کہا جاسکتا کہ کا نئات کے دوخالق ہیں ایک ہستی کا خالق اور دوسراعدم ونیستی کا خالق ہیں تاریک سورج کی مثال سورج
اور سائے کی ہے۔ جب ہم کسی جسم کو سورج کے سامنے نصب کرتے ہیں تو اس جسم کی وجہ سے جہاں تک سورج کی شعامیں
نہ پہنچیں اور وہ جگہ تاریک ہوجائے تو ہم اسے'' سامیہ' کہتے ہیں۔ سامیہ کیا ہے؟ سامیہ اندھراہے۔ اندھیرا سوائے نور کی عدم
موجود گی کے کچھ اور نہیں۔ جب ہم میہ کہتے ہیں کہ نور وروشنی نے آ فقاب عالمتنا بنامی مرکز سے اپنے وجود کو پایا ہے تو یہ سوال
قطعاً بجانہیں کہ پھرسائے نے کس سر چشمہ کوجود سے اپنے وجود کو حاصل کیا ہے؟ ظلمت اور اندھیرے کا مرکز وہنچ کہاں ہے؟
سائے اور ظلمت نے کہیں سے بھی اپنے وجود کو حاصل نہیں بلکہ بچھو ل بالنہ و بالعرض ہیں۔''

٩

اشیاءدوطرح کی صفات ہے متصف ہوسکتی ہیں۔

ا۔ حقیقی۔

۲۔ نبی۔

جب کی صفت کو کئی موصوف کے لئے تمام چیزوں نے قطع نظر کرتے ہوئے ہر حال میں تابت ہجھیں تو ایک صفت کو "حقیق صفت" کہتے ہیں۔ صفت حقیق وہ صفت ہے کہ جس کے کئی ذات پر طاری و عارض ہونے کے امکان کے لئے خود مذکورہ ذات اورصفت کا فی ہیں۔ لیکن نسبی صفت وہ ہے جس میں صفت و موصوف کے علاوہ ایک تیسری شئے کا وجود بھی ضروری ہے جس کے بغیر موصوف کا متعلقہ صفت سے امکان اتصاف میسر نہیں۔ اور اس تیسری شئے کی خصوصیت سیرے کہ بیہ مواز نے جس کے بغیر موصوف کا متعلقہ صفت سے امکان اتصاف میسر نہیں۔ اور اس تیسری شئے کی خصوصیت سیرے کہ بیہ مواز نے بہ اور نہیں کی موصوف کا ایک صفت کے ساتھ ملاحظہ کیا جائے جس کا اور نہیں سند کی مثلہ میسر کی شئے کے اور اس کے مواز نے پر ہوتو اس صورت میں مذکورہ صفت کو نہیں صفت کے نام سے یا دکرتے ہیں۔ دارومدارا کی تیسری شئے اور اس کے مواز نے پر ہوتو اس صورت میں مذکورہ صفت کو نہیں صفت کے نام سے یا دکرتے ہیں۔ مثلاً ''حیات' ایک حقیقی امر ہے ۔ کوئی بھی موجود' بغیر کسی شئے کے ساتھ مواز نے یا مقابلے کئیا زئدہ و جائدار ہے یا ہے جان ومردہ۔ اسی طرح سیا ہی وسفیدی (البنة اس فرض کی بنا ہر کہرنگ واقعی وحقیقی امور کہلائے جائیں ) حقیقی اوصاف ہیں۔ جو جان ومردہ۔ اسی طرح سیا ہی وسفیدی (البنة اس فرض کی بنا ہر کہرنگ واقعی وحقیقی امور کہلائے جائیں) کی تقی اوصاف ہیں۔ جو

چیز سفید ہے وہ دیگراشیاء ہے مواز نے اور مقابلے کے بغیر سفید ہے اور جو چیز سیاہ ہے وہ خود سیاہ ہے اس کے سیاہ ہونے کے لئے ہمیں کسی دوسری چیز ہے اس کے مواز نے ومقابلے کی ضرورت نہیں۔اوراسی طرح بے شار دیگر صفات اورانہی میں سے کمیت ومقدار بھی ہے۔

لیکن چھوٹا اور بڑا ہونانسبی صفات ہیں۔ جب کسی جم کوہم چھوٹا کہتے ہیں تو ہمیں بیددیکھنا چاہئے کہ کس چیز ہے مواز نے یا مقالبے کے بعد ہم مذکورہ جم کوچھوٹا کہدرہے ہیں۔ ہرشتے کوچھوٹا یا بڑا کہنے کا انحصار صرف اس بات پر ہے کہ ہم کس چیز کو چھوٹے یا بڑے ہوئے کا پیاندا ورمعیار قرار دیتے ہیں۔

مثلاً ایک سیب یاانارکوہم چھوٹا کہتے ہیں ایک اور سیب یاانارکو ہڑا کہتے ہیں۔اس بات میں ہمارامعیار و پیجانہ بقیہ سیبول یااٹاروں کا حجم ہے۔ یعنی ہمارے مدنظر سیب یاانار کا حجم دوسرے اناروں یا سیبوں کی نسبت کم یا زیادہ ہے۔ایک تر بوز ہماری نظر میں چھوٹا ہے اس کا چھوٹا ہونا بقیہ تر بوزوں کے مقابلے میں ہے۔

ہماری نظریش یہی چھوٹاتر بوزاس بڑے سیب ہے بھی بڑا ہے 'لیکن ای تر بوز کا جب اورتر بوز وں ہے مواز نہ کرتے ہیں تو ای تر بوز کوچھوٹا کہتے ہیں۔

ایک بہت بڑے چیو نے کے جم کو دیکھ کرآپ مارے جمرت کے انگشت بدندان ہوجاتے ہیں اورایک بہت ہی تھے

ایک بہت بڑے چیو نے کے جم کو دیکھ کرآپ مارے جمرت کے انگشت بدندان ہوجاتے ہیں اورایک بہت ہی تھے

اونٹ کو دیکھ کر بھی آپ جمرت زدہ ہوجاتے ہیں ذراا ہے ہی چیو نے اورا ہے ہی اونٹ کا تصور کیجئ آپ دیکھیں گے کہ

وہ چھوٹا سااونٹ اس بہت بڑے چیو نے سے کئ کروڑ گنا بڑا ہے۔ یہ کسے ہوا کہ ایک بہت چھوٹی می چیز ایک بہت بڑی چیز

موجود سابقہ اونٹوں کے قدوقا مت سے بہت چھوٹا ہے۔ اور وہ بہت چھوٹا اونٹوں کے درمیان چھوٹا ہے اور جمارے ذہن میں

موجود سابقہ اونٹوں کے قدوقا مت سے بہت چھوٹا ہے۔ اور وہ بہت بڑا چیونٹیوں کے درمیان بہت بڑا ہے اور چونٹیوں کے

اس قدوقا مت سے بہت بڑا ہے جو ہمارے ذہن میں موجود ہے۔

یہ ہیں اس بات کے معنی که'' بڑااور چھوٹا دونسبی مفہوم ہیں'' ۔لیکن جیسا کہ بتایا گیا خود کیت یعنی عدداور مقدار حقیقی امور ہیں ۔اگر ہمارے پاس سوعد دسیب ہیں تو بیسو(۱۰۰) ہونا ایک حقیقی صفت ہے'جوموازنے اور مقابلے کے بعد حاصل نہیں ہوئی ہے۔ نیز ای طرح ان سیبوں کا ایک مکعب میٹر کے ڈیے میں ہونا بھی ایک حقیقی صفت ہے۔

عدداورمقدار کامقولہ کم ہے اور چھوٹے یا بڑے ہونے کا مقولہ ً اضافہ ہےتعلق ہے۔ایک وؤتین ٔ چار'۔۔۔۔ ہوناحقیق امورے ہیں لیکن پہلاً دوسرا' تیسرا' چوتھا۔۔۔۔۔ واقع ہونااضافی دنسبی ہے۔

سمی معاشرتی قانون کے اچھے ہونے کا انحصاراس بات پر ہے کہ وہ معاشرتی اورانفرادی دونوں حقوق کا کس حد تک

خیال رکھتا ہے۔ نیز ابنا کی حقوق کو انفرادی حقوق پر فوقیت دینے کے ساتھ ساتھ فردی آزادی کی مکنہ حد تک حفاظت بھی کرسکتا

ہو۔ لیکن معاشر سے کے تمام افراد کوسوفیصد فردی آزادی بہم پہنچانا ناممکن ہے۔ لہذا کسی قانون کا اس حوالے سے اچھا ہونا ' یعنی

مختلف آزادیوں کی حفاظت اوران کا بہم پہنچانا ' ایک نبی صفت ہے۔ کیونکہ صرف بعض شم کی آزادیوں کو ہی بہم پہنچایا جاسکتا

ہے۔ وہی قانون اچھا ہے جو حتی الامکان زیادہ سے زیادہ آزادیوں کی حفاظت کرتے ہوئے اسے متعلقہ افراد کوفر اہم کر سکئے

اگر چہ آزادی کی میفرا ہمی بعض دیگر آزادیوں کے چھن جانے کا باعث بن جائے۔ لہذا آزادی کی حفائت دینے کے لحاظ سے

کوئی بھی قانون اس وقت دیگر تو انین کی نسبت بہتر ہے کہ جب مطلوبہ آزادی کی بہتر حفاظت کرتے ہوئے اسے بہم

کوئی بھی تانون اس وقت دیگر تو انین کی نسبت بہتر ہے کہ جب مطلوبہ آزادی کی بہتر حفاظت کرتے ہوئے اسے بہم

اس بات کے بیش نظر کہ محترم قارئین کے ذہن ہیں کہیں کوئی غلط تصور قائم نہ ہوجائے ایک علتے کی یا دوہائی ضروری ہے، اور وہ ہے شرکنیں ہونے کا معنی ۔ شہری ہے ۔ اس ہونے کا معنی ۔ جی نہیں ہونے کا معنی حقیق کے مقابلے ہیں ہے۔ ' نسبی ہے ۔ اس صورت ہیں مقابلے اور مواز نے کے بعد حاصل ہوئی ہے ۔ بھی نہیں ہونا 'مطلق ہونے کے مقابلے ہیں استعال ہوتا ہے۔ اس صورت ہیں نہیں کے معنی یہ ہیں کہ کی شئے کی حقیقت و واقعیت کچھ مخصوص حالات و شرائط کے حصول پر بی مخصر ہے۔ بنا برا ہی مطلق ہونے کا مطلب اُن مخصوص حالات و شرائط کی حقیقت کے بھی موز الذر کر معنی مراد لئے جائیں تو تمام کے تمام مادی وقد رتی امور ان خابی ورکانی حالات و شرائط کے حصول پر مخصر ہونے کی مراد لئے جائیں تو تمام کے تمام مادی وقد رتی امور کی حقیقت و واقعیت ان کے محصول پر مخصر ہونے کی موز الذر کر معنی موز الذر کے حصول کے بعد بی وقوع پذیر ہوگی اس سے پہلے نہیں ۔ صرف اور صرف مجر دات وجو و مطلق رکھتے ہیں ' بلکہ وہ حقیق مطلق جو ہر شرط علت اور قید سے آزاد ہے ذات مقد کی خن ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ حق تعالی کی ضرورت ذات ' نظر ورت ذات کے شرورت ذات کی ہیں مقد ہی کہ مقالے ہو ہر شرط علت اور قید سے آزاد ہے ذات مقد کی خارے ہیں ہماری بحث الیے موجودات کے شرک ورت ذات ہم مردورت ذاتی ہونی آعدام وقوع پذیر ہوئے ہیں اور پہنسیت حقیق کے مقابلے ہیں استعال ہوتی ہے ' مطلق بیر میں ہوجا کمیں استعال ہوتی ہو مطلق کے مقابلے ہیں استعال ہوتی ہوئی ہیں ہوجا کمیں گے۔ مطلق کے مقابلے ہیں استعال ہوتی ہوئی ہوئی ہیں ہوجا کمیں گور گیں گے۔

اب دیکھناہ ہے کہ بدی بدی صف حقیق ہے یانسی؟ ہم پہلے کہہ چکے ہیں کہ برائیاں دوطرح کی ہیں: ایسی برائیاں جومعدوم امور ہیں اور ایسی برائیاں جوخو د تو وجودی ہیں لیکن معدوم امور کا سب واقع ہونے کی بنا پر بری ہیں۔عدی شرورجیے سیلاب زلزلہ زہر ملے جانور درندے اور بیماریوں کے جراثیم - بلاشبدان کی بدی اور برائی نسبی ہے۔ ان اشیاء میں سے جو چیز بری ہے وہ کسی ایک یا بعض مخصوص اشیاء کے لئے بری ہے۔ سانپ کا زہر خود سانپ کے لئے برانہیں۔ انسان اور ان موجودات کے لئے براہے جنہیں اس زہر نقصان پنچتا ہے۔ بھیٹریا ' بھیٹر کے لئے بدہے لیکن خودا پنے اور پودوں کے لئے بدنہیں۔ بالکل اسی طرح جس طرح بھیٹران پودوں کے لئے بری ہے جنہیں وہ کھا کر تباہ کر دیتی ہے کیکن انسان یا بھیٹر ہے کے لئے بری نہیں ہے۔

مولا ناروم کا کہناہے:

زھر مار' آن مار را باشد حیات لیک آن' مر آدمی را شد ممات پس بد مطلق نباشد در جهان بد به نسبت باشد این را هم بدان (سائپ کاز ہرسائپ کے لئے حیات ہے' لیکن آ دی کے لئے موت ہے۔الہٰڈا بِمطلق دنیا ہیں موجود تیں۔ ہر بدُ بعض اشیاء کے لحاظ سے بدہے' (اےانسان) اسکوجان لو)۔(ا)

ادھر دوسری طرف ہر چیز کے حقیقی وجود کو ہی خلق وا یجاد کیا گیا ہے اور ہر چیز کا وجود بذات خود حقیقی و واقعی ہے۔وہ چیز اپنے لئے حقیقی وجود رکھتی ہے'اس کا وجود دوسری اشیاء کے لئے نہیں رکسی شئے کا وجود کسی اور شئے یااشیاء کے لئے'اعتباری اور غیر حقیقی ہے نیز ندتوا ہے جعل کیا گیا ہے اور نہ ہی خلق وا یجاد۔

بالفاظ دیگر نیر چیز ایک وجود فی نفسہ رکھتی ہے اور ایک وجود لغیر ہ ۔ یا بہتر الفاظ میں یوں کہتے کہ ہم چیز کا وجود دو لحاظ یاد و
جہات کا حامل ہے ۔ اعتبار فی نفسہ وانف اور اعتبار لغیر ہ ۔ اشیاء اس لحاظ ہے کہ وہ اپنے لئے خود اپنا وجود رکھتی ہیں 'حقیقی ہیں' اور
اس لحاظ و جہت سے ان میں کوئی بدی اور برائی نہیں ۔ ہم چیز خود اپنے لئے نیک وخوب ہے ۔ اگر بری ہے قو دوسری اشیاء ک
لئے 'کیا یہ کہنا سجے ہے کہ بچھوکا وجود خود اس کے اپنے لئے براہے؟ بھیٹر یے کا وجود خود اس کے اپنے لئے براہے؟ ہم گرنہیں ۔ بلا
شہر بچھواور بھیٹر یے کا وجود خود ان کے اپنے لئے نیک وخوب ہے ان کا وجود خود ان کے لئے اس طرح ہے جیسے ہمارا وجود
ا۔ مولا ناروم نے اس شعر میں دوگلتوں کو کیا بیان کیا ہے ۔ پہلا نکھتاتو بیک دوسری قتم کی بدیاں اور برائیاں اپنے نہیں وقیاسی وجود کے لحاظ ہے نہیں ۔ یعنی ہم شے خود اپنے گئے خوب ہے اگر بدہ ہتو دوسری شئے
کے لئے جیسا کہ سانپ کا زہر خود اپنے گئے خوب ہے لیکن دوسروں کے لئے بدہ ۔ یہاں پر یہ کہا جائے گا کہ سانپ کا زہر وجود
لغیر و بدے وجود لفف میں بذیہیں ۔

دومرانکتہ یہ کہ جس چیز کا وجود تمام اشیاء کے لئے'' خیز'' ہےاہے'' خیر مطلق'' کہتے ہیں جیسے واجب الوجو ڈ کیکن اگرا یکی چیز جس کا وجود تمام اشیاء کے لئے'' شز' ہوا ہے شرمطلق یا'' برمطلق'' کہنا چاہئے۔ خیر وشرمطلق کے مقابلے بین نہیں خیر وشرکے معنی سے بین کہ کوئی شے تمام اشیاء کی نسبت نہیں' بلکہ بعض اشیاء کی نسبت خیر یا شرہو۔ ونیا کی اکثر اشیاء کی مانند ،مولاناروم کا بیشعر دوکلتوں کا آمیزہ ہے۔ پہلامصرع پہلے تکتے کو اور دوسرامصرع دوسرے قلتے کو بیان کر رہا ہے۔ (مصنف )

حارے گئے۔

للندائسی شے کا''بد' ہونا'بذات خوداس کی ہستی میں نہیں اگر بدی ہے قبالا ضافہ وبالقیاس (۱) ہے۔ادھردوسری طرف
اس بات میں شک کی کوئی تنجائش ہی نہیں کہ ہر چیز کا''وجود ٹی نفسہ' ہی اس کا حقیقی اورواقعی وجود ہے۔ وجودات بالا ضافہ (۲)
نسبی اورا متباری امور ہیں۔ یعنی حقیقتانظام وجود میں واقع نہیں ہوئے ہیں اور نہ بذات خودکوئی ہستی رکھتے ہیں۔للندالا حاصل
بحث ہے کہ ان اشیاء کو وجو دہبی کیوں دیا گیا ہے؟ احبارت ویگر کوئی بھی شے دوسر تیہ موجود نہیں ہوئی ہے اور نہ ہی اے وجود ٹی

فرض کیجے آپ اپ طلباء کوکوئی چیز سمجھارہے ہیں ، دوبارہ اس کی تکرار کرتے ہیں تیسری اور چوتی بار پھراسی بات کو بیان کرتے ہیں چاروں بارآپ نے اس کو بلا کم وکاست و پسے ہی بیان کیا ہے۔ بالفاظ ویگر آپ کی زبان سے نکلنے والے جن الفاظ نے لیاس وجود پہنا ہے وہ چاروں مرتبدا یک ہی سے ہیں۔ لیکن بیدچاروں بیان اپنی اپنی مخصوص صفت وخصوص سے میں الفاظ نے لیاس وجود پہنا ہے وہ چاروں مرتبدا یک بی سے ہیں۔ کیا آپ نے ہر مرتبدد وگل انجام دیئے ہیں؟ ایک مک الگ ہیں۔ ایک پہلا ہے ایک دوسرا ایک تیسرااور ایک چوتھا بیان ہے۔ کیا آپ نے ہر مرتبدد وگل انجام دیئے ہیں؟ ایک مل تو یہ کہ آپ نے اس بات کو بیان کیا دوسرا گل بید آپ نے اپنی حفت ہونے کے ساتھ ساتھ اعتباری وانتز اعی ہے جو بیان ہونے کی صفت ہی عطا کی ہے؟ یا ایسانہیں بلکہ بیز تیب اضافی صفت ہونے کے ساتھ ساتھ اعتباری وانتز اعی ہے جو آپ کی ہے در پے تکرار کے باہمی مقائے ومواز نے کے بعد وجود میں آئی ہے؟ واضح ہے کہ موخر الذکر بات ہی تھے ہے۔ یہ الیک صفت ہے جو انتز اعی واقعی امور ہیں۔ ایسے ہیں۔ ایسے طرد وات کے جری اور لا بنفک اواز م ہیں سے ہیں۔ ایسے طرد وات جو حقیقی وواقعی امور ہیں۔

بنابراین ندکورہ امور کو بذات خود با قاعدہ عنوان بنا کرزیر بحث نہیں لا یا جاسکتا۔ اس سوال کواس طرح سے پیش نہیں کیا جاسکتا کہ ان اضافی واعتباری وجودات کوان کے وجود کے مبداً اور فاعل نے کیوں تخلیق کیا؟ کیونکہ اولاً سے وجودات کالازمہ واقعی نہیں ہیں لبنداان کی تخلیق کا سوال ہی نہیں اٹھایا جاسکتا اور ٹانیا بیا اعتباری وانتزا کی وجودات واقعی وحقیقی وجودات کالازمہ بین بندات خود استقلالاً کی بحث کے قابل نہیں ۔ لبندا گر طفیلی اور غیر ستقل انداز سے انہیں زیر بحث لا یا بھی جائے تو پھر بحث کا بین بندات خود استقلالاً کی بحث کے قابل نہیں ۔ لبندا گر طفیلی اور غیر ستقل انداز سے انہیں زیر بحث لا یا بھی جائے تو پھر بحث کا عنوان سے ہوگا کہ ایسے اعتباری اعتزا کی اور لا ینفک لوازم رکھنے والے واقعی وحقیقی وجودات کو کیوں طلق کیا گیا؟ اور یہی وہ سوال ہے جس کا جواب ہم آئندہ صفحات میں دینگے۔

ای ضمن میں اس تکتے کی بھی وضاحت کرینگے کہ ہمارا پہ کہنا کہ پہلا' دوسرا' تیسرااور چوتھا ہونا..... جیسے اموراعتباری و

ا۔ لعن کسی دوسری چیز ہے مقالے اور مقالے کے متیج میں بری ہے۔ (مترجم)

۲- لیعنی وجودات کی وه صفات جواضافے وموازنے اورنسبت کے بعد حاصل ہوتی ہیں۔ (مترجم)

ائتزاعی ہیں'جن کا حقیقتا و واقعا کوئی وجوز نہیں، کیامعنی رکھتا ہے۔ اور اس بنا پر ان امور سے جعل خلق اور ایجاد کا ہرا و راست
کوئی تعلق نہیں اور نہ بی ان کے بار ہے جعل خلق اور ایجاد کا کوئی تصور قائم کیا جاسکتا ہے۔ کہیں بینکت ایک اور سکلے سے مشتبہ نہ
ہوجائے اور وہ ہے مسئلہ'' تقذیم و تا خیر'' جسکے مطابق انسان یا کوئی بھی باا ختیار ذی شعور فاعل دوافعال یا دو چیز و ل میں سے
ایک کو دوسر سے پر مقدم رکھتے ہوئے اسے اول قرار دیتا ہے۔ بہر حال بیا لیک اور مسئلہ ہے جس کے بارے میں ہم بعد میں
بحث کریے گئے۔ ہماری موجودہ بحث بالائی سطور میں دی گئی مثال کے ذریعے واضح ہوجاتی ہے۔

الختیریکدامورا متباری کسی بھی علت سے مجاز آاور بالعرض منسوب کئے جاتے ہیں۔ای بناپر حکماء نے کہا ہے کہ 'شرور''
کا تخلیق سے بالذات کوئی تعلق نہیں۔ یہ بالذات مجمول و معلول واقع نہیں ہوتے۔ بلکہ بالعرض مخلوق ومعلول واقع ہوتے
ہیں۔ یہ بات گذشتہ صفحات میں مذکورہ ہماری ای مثال کی طرح ہے جس میں ہم نے کہا کہ ''سورج' سائے کی ایجاد کا سبب بنے اور دوسری
ہے''۔ یقینا سورج کی عدم موجودگی میں سائے کا بھی کوئی وجود نہ ہوگا۔لیکن سورج کا سائے کے لئے سبب بنے اور دوسری
طرف اپنی روٹن کرنوں کے لئے سبب بنے میں یقینا تفاوت ہے۔سورج' اپنی کرنوں کا حقیقنا و واقعا افا ضرکرتا ہے لیکن سائے
کو حقیقنا و واقعنا اور براو راست ایجاد نہیں کرتا۔ سابیہ ایک شے نہیں جے براو راست ایجاد کیا جاسے' ساپہ نور اور روشنی کی
محدودیت سے پیدا ہوتا ہے بلکہ نور روشنی کی محدودیت ہی ہو بہوسا یہ ہے۔شرور پہلی قتم کے ہوں یا دوسری قتم کے دونوں کے
بارے میں بہی بات صادق آئی ہے۔شرور عدی و اعتباری امور ہیں۔ تابینا کی نابینائی ایک مستقل و بذات خود حقیقت نہیں
تاکہ یہ کہا جاسے کہ کا بینا کوایک میدا نے خالق کہا ہے اور اس کی نابینائی کوایک اور مبدا نے ۔نابینائی نیستی وعدم ہے اور نیستی وعدم ہے اور نیستی وعدم ہے اور نیستی وعدم ہے اور نیستی وعدم کا کوئی میدا و خالی نہیں۔

## الم ورود الكالمان الله المان ا

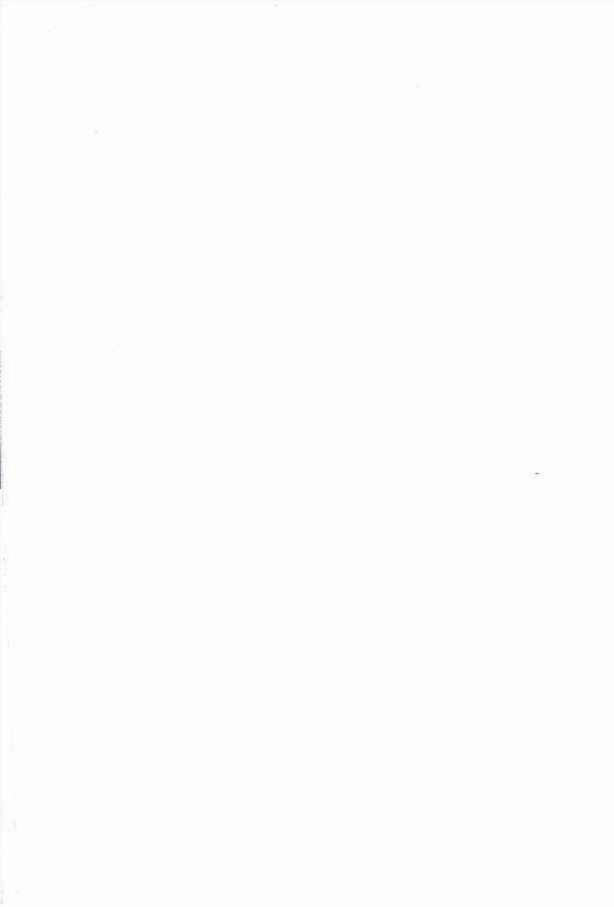
کیونکہ ہم اس بات کو ثابت کر چکے ہیں کہ عالم ہستی کی دواقسام نہیں 'جس کے نتیجے ہیں دومبداً یا دوخالقوں کی ضرورت پیش آئے 'لہٰذا ہو یوں کا عقیدہ' نیز عالم ہستی کا دوگا نہ اور دومبداً کا حامل ہونے جیسے عقا کدکا بطلان ثابت ہوجانا ہے۔ لیکن جیسا کہ ہم نے اس سے پہلے بھی اس تکتے کی طرف اشارہ کیا کہ مسئلہ عدل الہی کے حل کے شرور کو فقط عدمی ثابت کرنا کانی نہیں 'بلکہ بیاس سلسلے کا پہلا قدم ہے۔ سردست جو نتیجہ اس بحث سے نکالا جاسکتا ہے وہ بیہ ہے کہ وجود کی دواقسام نہیں 'یعنی یہ کہنا جی جیسی کہ ہت کی ایک قتم وہ ہے جو ہتی ہونے کے لحاظ سے'' خیز'' ہے اور دوسری قتم وہ ہے جو ہتی ہونے کے لحاظ سے ''خیز'' اور نیستی ہونے کے لحاظ سے شرہے۔ ہتی یا تو نیستی کے ساتھ مخلوط ہونے کی بتا پر شرہے یا نیستی کی بیدائش کا سبب قرار پانے کی بنا پر شرہے۔ لبندا خود ہتی میں دوگا تکی کارفر مانہیں جس کے نتیجے میں ہم ہتی کے دونقط آغاز کا خیال اپنے ذہن میں لا ئیں۔ نیستی بلحاظ میستی اپنے لئے ایک با قاعدہ جدا گا نہ اور علیحدہ مرکز کی متقاضی نہیں۔

کین عدل الہی کے نقط نظر ہے'' مسئلہ شرور'' ایک الگ انداز ہے قابلی بحث ہے' جس میں اشیاء کی دوگا تگی زیر بحث نہیں بلکہ رو ہے بخن اس طرف ہے کہ اشیاء خواہ دوگا تگی کی مالک ہوں یا نہ ہوں، عیب، نقص، فناء اور نیستی نے نظام عالم میں اپنی جگہ کیوں بنائی ہے؟ ایک نابینا تو دوسرا ساعت ہے جروم اور تیسرا ناقص الخلقت کیوں ہے؟ نابینائی' محرومی ساعت اور دیگر نقائص کو فقط عدمی کہدو ہے ہے مسئلہ حل نہیں ہوتا' کیونکہ تب بھی بیسوال تشدۂ جواب رہ جاتا ہے کہ ان اُعدام کی جگہ وجودات نے کیوں نہ ہے کہ ان اُعدام کی جگہ وجودات نقائص کو فقط عدمی کہدو ہے ہے مسئلہ حل نہیں ہوتا' کیونکہ تب بھی بیسوال تشدۂ جواب رہ جاتا ہے کہ ان اُعدام کی جگہ وجودات نے کیوں نہ لے لی ؟ کیا اسطرح کے اعدام' فیفن کوروک لینے کے متر اوف نہیں؟ اور کیا' 'منع فیض' 'ایک طرح کا ظلم نہیں؟ اس عالم بستی میں بعض اشیاء کا خلاء تکالیف کا باعث ہے۔ عدل الٰہی کا لاز مہ یہ ہے کہ اس خلاء کو برکرے۔

اس بات کا پہلے بھی ذکر گذرا کہ بعض وجودی امورا سے بھی ہیں جو جہالت نا توانی اورغربت جیسے عدمی امور سے پیدا ہوئے ہیں اورا پنے مقام پرعیب نقص اور فنا وئیستی کا سبب ہیں۔ بہاریاں طوفان آتشزدگیاں اور زلز لے ایسے ہی امور ہیں۔عدل الی نیزان کے نہ ہونے کا بھی ایجاب کرتا ہے تا کہان کے ذریعے رونما ہونے والے نقصانات کوروکا جاسکے۔اس مسئلے کواگر مذکورہ بالازاویۂ نگاہ ہے دیکھا جائے تو دونکات کو مدنظر رکھنا ضروری ہے۔

- ا۔ آیاان عیوب ونقصانات کااس دنیا کے امور سے جدا کیاجا ناممکن ہے یامحال؟ بیعنی کیاان نقائص وعیوب سے پاک دنیا کاوجودممکن ہے؟ یاتمام نقائص وعیوب اس دنیا کا جزولا یفک ہیں اور اس دنیا کا عیوب ونقائص سے پاک ہونا' اس دنیا کے ندہونے کے مساوی ہے؟
- ۳۔ جس چیز گونقص وعیب کہا جاتا ہے کیا وہ محض شربی شرہے اوراس میں کوئی خیر مخفی نہیں؟ یا شرمحض نہیں اوراس میں ایسے
  لا تعداد فوا کدوشہت اثر ات پوشیدہ میں کہ جن کا نہ ہونا نظام عالم کوتہد و بالا کردے گانیز خیرات کی پیدائش میں بھی رکاوٹ
  ڈال دے گا۔

جیسا کہ ہم نے پہلے بھی اشارہ کیا' یہی دو تکتے شرور کے سلسلے میں ہماری بحث کامحور قرار پا ٹھنگے۔ بحث کا دوسرا حصہ پہلے حصے کی وضاحت کے دوران واضح ہو چکا نیز آ ٹندہ صفحات میں مزید واضح ہوجائیگا۔لیکن تیسرا حصہ ذرا مزید وضاحت طلب ہاورا گلے بعنی پانچویں حصے میں اس پرمزیدروشنی ڈالیس گے۔



يا نجوال باب

شرور کے فائعے ش



گذشتہ صفحات میں شرور کے بارے میں ہاری بحث ایک عقلی وفلسفی تجزیئے وضلیل کی صورت میں تھی ،کیکن اس حصے میں مسئلہ شرور کا ایک اور زاویۂ نگاہ ہے تجزیہ کریں گے۔

شرور کا نئات پرمحتر ضانہ نظر رکھنے والے افراد معمولاً اس قلتے سے عافل ہیں کہ شرور سے پاک دنیا کی کیا حالت ہوجائے گی؟ صرف سید ھے ساوھے اور سربستہ الفاظ ہیں یہ کہتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ کاش دنیالذت و کا میابی سے مملو ہوتی ، کاش ہرانسان اپنی آرزوؤں کو پالیتا اور رہنے وناکامی کا نام ونشاں نہوتا۔

يشعرخيام مسمنوب ب:

گر بو فلکم دست بُدی چون یزدان برداشتمی من این فلک را ز میان از نو فلکی چنان همی ساختمی کازاده به کام دل رسیدی آسان (اگر فداکی مانندونیا پرمیرا قبضهٔ قدرت بوتا تو پین اس دنیا کونتم کردیتا اوراس انداز سے ایک نی دنیا بساتا جس پین برانسان ایئے ولخوا و نتیج تک آسانی سے پینی جاتا)۔

آیے ویجے ہیں کہ موجودہ دنیا ہے بہتر جس ونیا کواز سرنوخلق کرنے کی شاعرتمنا کر رہا ہے وہ کیونکرممکن ہے؟ جب ہم دنیا کی از سرنوخلق کرنے کی شاعرتمنا کر رہا ہے وہ کیونکرممکن ہے؟ جب ہم دنیا کی از سرنوخلی راوز فلک را سقف بشکافیم و طوحی تو ہر اندازیم ''(۱) کا ارادہ کریں تو یقینا ہمیں ان افکارکو اپنے سروں ہے جھٹکنا پڑے گاجوایک بچکا نہ زندگی کا خاصہ ہیں یا ایک محدود نظر رکھنے والے انسان کی زندگی کے لائق مزید ہم ایک نہایت اعلی سطح کی وسیع منصوبہ بندی بھی کرنی پڑے گی۔ ہم نہیں سجھتے کہ ایک منصوبہ بندی اتنی آسان ہواور شاید ہی کسی فیصلہ کن منصوبہ بندی اتنی آسان ہواور شاید ہی

بہرحال بہتر دیجی ہے کہ موجودہ صورتحال کا جائزہ لیتے ہوئے اس کی مزید شناخت حاصل کرنے کی کوشش کریں ، پھراس کے بعد کسی بہتر منصوبہ بندی کی خاطر اپنے ذہن کوتھ کا کیں۔ بہت ممکن ہے کہ اس تجزیئے وتحلیل کے بعد ہم موجودہ

ا۔ آسان کی حیمت کو چیر کرنیااندازا؛ پنالیں۔

صورتحال پر ہی بادل خوشی رضامند ہوجا کیں۔لہذا کا کتات کی موجودہ وضع قطع کے مطالعے کے لئے ضروری ہے کہ مصائب و آفات کا دولحاظوں سے جائز ہ لیاجائے:

ا۔ عالم ستی پر حاکم نظام میں شرور کی کیا حیثیت ہے؟

۲- عالم ہستی پرحاکم نظام ے قطع نظر ،خودشرور کی بذات خود کیا قدر و قیت ہے؟

پہلے مرحلے میں اس بات کوزیرِ بحث لائیں گے کہ کیا نظام ہستی ہے شرور کو بکسرختم کیا جاسکتا ہے؟ بالفاظ دیگر کیا دنیا کا وجود بغیر شرور کے ممکن ہے؟ یا بادی انظر تصور کے برخلاف شرور کا دنیا ہے ختم ہو جانا لیعنی شرور سے پاک دنیا کا تصور ناممکن ہے، اور مصائب کا نہ ہونا، دنیا کی نابودی کے متر ادف ہے؟ دوسرے الفاظ میں بول کہتے کہ شر، خیر کا جزولا نیفک ہے۔

دوسرے مرحلے میں بحث بیہ ہے کہ کیا تکالیف فقط ضرر کا باعث ہیں؟ لیعنی صرف منفی اثر ات رکھتی ہیں؟ یاان کے مثبت اثر ات بھی ہیں؟ یعنی جن کے مقالبے میں ان کے منفی اثر ات صفر ہیں۔

## *؆ڶ؈۩ڰٵ*ۦ

یمی وجہ ہے کدا ہے شرور کو خیرے علیحد ونہیں کیا جا سکتا۔

ایک اور نکتے کا اضافہ کرنا ضروری ہےاووہ ہے اجزائے کا نئات کی ایک جسم کی مانند ہاہمی وابستگی اور ہم آ ہنگی۔ بیعالم ایک نا قابل تجزیء غیر کی مانند ہے۔

قلسفی وعلمی جہاں بنی کے اہم مسائل میں سے ایک مسئلہ میہ ہے کہ اجزائے عالم کا باہمی ارتباط کس نوعیت کا ہے؟ کیا مختلف متفرق اور باہمی وابستگی شدر کھنے والی اشیاء کا مجموعہ ہے؟ اگر اس عالم کا کوئی جزء نہ ہوتا یا بالفرض اگر دنیا کے بعض موجودات نیست ونابود ہوجا کمیں تو کیا بقیدا جزائے عالم کو مدنظر رکھتے ہوئے میمکن ہے؟ یا اجزائے عالم کے مابین ایک باہمی تعلق وارتباط موجود ہے؟

''اصول فلسفہ وروش ریالیسم'' کی پانچویں جلد میں ہم نے مندرجہ بالا امور پر بحث کی ہے۔ یہاں پرسردست یہی کہیں گئے کے علم فلسفہ کے قدیم ترین ادوار میں اس نکتے پر ہمیشہ توجہ کی گئی ہے۔ارسطوا یک جسم کی مانندا جزائے عالم میں وحدت واتحاد کا قائل ہے۔اور عالم اسلام میں بھی ای نظر ہے کی تائید کی گئی ہے۔عہد صفوی کے مشہور ومعروف حکیم و عارف،میر فندر کی کا قائل ہے۔اور عالم اسلام میں بھی ای نظر ہے کی تائید کی گئی ہے۔عہد صفوی کے مشہور ومعروف حکیم و عارف،میر فندر کی نے اشعار کی زبان میں اس بات کو یوں کہا ہے:

حق 'جانِ جهان است و جهان همچو بدن اصناف ملائک چو قوای این تن افلاک و عناصو و موالید' اعضاء توحید همین است و دگرها همه فن (خداوندتعالی اس عالم کی جان وروح ہاوریہ جہان جم ہے۔ ملائکہ کی شخف اقسام وانواع اس جم کی انتظامی طاقتیں ہیں۔افلاک و کیمیائی عناصراس کے اعضاء کی مانند ہیں۔توحید یکی ہے اور بقیہ چیزیں ایک ہی ہیں۔) مشہور جرمن فلنفی بیگل نے بھی اس اصول کو مدنظر رکھا ہے۔انگلز اور مارکس کا (DIALECTIC) مشہور جرمن فلنفی بیگل نے بھی اس اصول کو مدنظر رکھا ہے۔انگلز اور مارکس کا (MATERIALISM) جو بیگل کی منطق اور فلنفے سے بہت متاثر ہے،اس نے بھی اس اصول کو'' ناشر متقابل'' کے نام سے قبول کیا ہے۔

ہم اس بحث میں تفصیلا داخل نہیں ہو تکتے ۔ لیکن سردست پیضرور کہیں گے کہ اجزائے عالم ہستی کی وحدت اور باہمی ارتباط کو ثابت کرنے والے حضرات نے بکسال علمی سطح کے ساتھ اس مسئلے کو کن نبیں کیا ہے۔

فی الحال اس اصول ہے ہماری مرادیہ ہے کہ عالم ہستی ایک نا قابل تجزیہ خصر کی مانند ہے۔ یعنی اجزائے عالم کا باہمی تعلق ایسانہیں کہ جس میں بعض اجزاء کو نابود کرنے کے بعد دیگر اجزاء کو باقی رکھا جاسکے۔ بعض اجزاء کو نابود کرنا دیگر اجزاء کو نابود کرنے کا لازمہ ہے بلکہ عینا اس کے مترادف ہے۔ اور بالکل اس طرح بعض اجزاء کو باقی رکھناعینا تمام اجزاء کو باقی رکھنے کے مترادف ہے۔ بنا برایں، نہ صرف یہ کہ اعدام، وجودات ہے اور وجودات نسبی وجودات حقیق سے نا قامل انفکاک ہیں بلکہ خود حقیقی وجودات کو بھی ایک دوسرے سے جدانہیں کیا جا سکتا ۔ لہذا شرورا پی ان دوخصوصیات سے قطع نظر خیر سے جدانہیں کئے جا سکتے اور بقول حافظ شیرازی'' چراغ مصطفوی'' ہمیشہ'' شرار بولہی'' کے ساتھ ساتھ ہے۔

در این چمن، گلِ بی خار کسی نجید' آری چراغ مصطفوی با شرارِ بولھبی است (اس چمن(دنیا) میں کسی نے بھی بغیر کانٹول کے کوئی پھول نہ تو ژا، چراغ مصطفوی ہمیشہ شرار بولہی کے ساتھ ہے۔) اس کے علاوہ کا نئات کے نا قابلی تجزیہ ہونے کی جانب اشارہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

در کارخانهٔ عشق از کفر ناگزیر است آتش که را بسوزدگر بولهب نباشد

یباں تک ہماری بحث وجود وہتی کے حوالے سے اشیاء کے باہمی ارتباط و تعلق نیز عالم ہتی کے نا قابل تجزیہ ونے کے
بارے میں تھی۔ مزید برآں یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ اگر خوبی و بدی کے لحاظ سے اشیاء کوایک دوسرے سے جدا اور ستقل
رکھتے ہوئے بذات خود ملاحظہ کیا جائے تو ان پرایک طرح کا تھم لاگوہوتا ہے اور اگر انہی اشیاء کوایک نظام میں پروتے ہوئے
ایک جسم کے اعضاء کی مانند مدنظر رکھا جائے تو انہی اشیاء پرایک اور طرح کا تھم لاگوہوتا ہے جو شاید سابقہ تھم سے متضاد و متصادم
بھی ہو سکتا ہے۔

واضح ہے کہ حقیقتا ،منفر داورا لیک دوسرے سے جدااشیاءکواگرا لیک نظام کے تحت فرض کیا جائے تو ان کاحقیقی وجو دانفرادی اور اس مفر وضہ نظام کے تحت ان کا وجو داعتباری ہے اوراگرا لیمی اشیاء کو جو حقیقتا اور تکویناً ایک نظام سے منسلک ہیں بطور فرد مرنظر رکھا جائے تو اس صورت میں ان کاحقیقی وجو داعضاء کی مانند ہوگا اور انفرادی وجو د، اعتباری ہوگا۔

اس بات کومثال کے ذریعے بھتے۔

اگر بغیر کی چیز کونظر میں رکھتے ہوئے، بطور انفرادی، ہم ہے بیسوال کیا جائے کہ خطِمتنقیم بہتر ہے یا خطِمنحنی؟ تو شاید ہم کہیں خطِمتنقیم منحنی ہے بہتر ہے، لیکن اگریہی خط کسی مجموعے کا حصہ ہوتو ہمیں اُس مجموعے کے تو ازن کونظر میں رکھ کر مذکورہ بالا فیصلہ کرنا پڑے گا۔ ہرقیدے آزادا کی مجموعے میں نہ تو خطمتنقیم کسی حسن کا حامل ہے اور نہ ہی خطمنحنی جیسا کہ انسانی چہرے میں کمانی بھنویں ہستواں ناک، سیاہ یا سرمگی تیلی حسین و لکش ہے۔ کسی نے کیا خوب کہاہے:

"ابووٹے کج اور است بندی کج بودی" (ٹیڑھی ابرواگرسیدھی ہوتی تو ٹیڑھی ہوتی۔) ایک مجموعے یاجسم میں ہر جزء کا اپنا مخصوص انداز ومقام ہے اور وہی مخصوص انداز اس پر بھا بھی ہے۔ "اذ شیر حملہ خوش ہو د و اذ غزال رم" (شیرکا تملیکرنا دلفریب ہے اور ہرن کا قلائجیں بھرنا۔) ایک پینٹنگ میں ملکے اور گہرے رنگول کی آمیزش ہونی چاہئے ۔تصویر کی لیک رنگی اور رنگول کی کیسانیت قطعاً نا مناسب ہے۔ کیسال رنگ ہونے کی صورت میں کینوس پرتصویر کی تخلیق ناممکن ہے۔

اگردنیا کوبطورمجموعی مدنظر رکھیں تو جمیں بیہ مانٹا پڑے گا کہ دنیا کے مجموعی نظام اور تمام اجزاء کے توازن کے لئے نشیب و فراز ہشکل وآ سانی ،عروج وزوال ،تاریکی وروشن ،کامیالی ونا کامی اور کئی وشیرینی ،جھی پچھ ضروری ہے۔

جھان چون چشم و خط و خال و ابروست که هو چیزش بجای خویش نیکواست (دنیا کی مثال ایے چہرے کی ماندہ ہجس میں آنکھیں، نقوش ہتل اور سنویں ہیں اور ہر چیزا پی جگہ پردکش وموزوں ہے۔)

بنیادی طورے اگر کا نئات میں تفاوت واختلاف نہ ہوتا تو کشرت اور تنوع کا بھی کوئی نام ونشاں نہ ہوتا۔ طرح طرح کے موجودات روئے زمین پرنظرنہ آتے، بلکہ سرے کے مجموعے یا نظام کا بھی کوئی نصور نہ ہوتا (ندا چھے مجموعے کا نہ برے مجموعے کا)۔ اگر عالم ہستی کو بنا تفاوت واختلاف کے ہی خلق کرنا طے ہوتا تو پھر پوری کی پوری کا نئات کی تخلیق کار بن مجموعے کا)۔ اگر عالم ہستی کو بنا تفاوت واختلاف کے ہی خلق کرنا ہے ہوتا تو پھر پوری کی پوری کا نئات کی تخلیق کار بن (CARBON) جیسے سادے اور بسیط عضر ہی کی مدوسے ہوجاتی کا نئات کی خوبصورتی اور دکشی اس کے قلیم توع اور رنگ برنگے اختلاف میں ہی مضمرے ۔ قرآن کر یم کی نظر میں کا نئات میں موجوداختلاف اور تفاوت اس لم میزل تعلیم وجاکم کی آیات اور نشانیوں میں ہے ۔ جیسے زبان ، رنگ ونسل ، شب وروز اور انسانوں کے اختلاف۔

# : Fyl dwdidwy

بدنمائی و برصورتی کا وجود صرف اس وجہ نے ضروری نہیں کہ بیالم ہتی کے مجموعے کا حصہ ہیں اور نظام کل کا وجود ان ے وابستہ ہے۔ بلکہ اس عالم کی خوب صور تیوں اور دلکشیوں کونمایاں کرنے کا سپرا بھی انہی بدنمائیوں اور بدصور تیوں کے سر ہے۔ اگر بدنمائی اور خوشنمائی کے درمیان موازنہ و مقابلہ نہ ہوتا تو خوبصورت خوبصورت نہ سمجھا جاتا اور نہ ہی بدصورت، بدصورت مانا جاتا۔ یعنی اس عالم میں اگر بدصورتی ناپید ہوتی تو خوبصورتی کا بھی کوئی نام ونشاں نہ ہوتا۔ اس طرح اگر تمام انسان بدصورت ہوتے تو پھرکوئی بھی بدصورت نہ ہوتا۔

اگرتمام انسان حضرت یوسف علیه السلام کی مانند ہوتے تو پھرخوبصورتی معدوم ہوتی ،اوراگرسب کا ناک نقشہ '' جاحظ'' کی طرح ہوتا تو بدصورتی اپنے معنی کھودیتی۔ بالکل اسی طرح جیسے تمام انسان اگرتمام شعبوں میں پہلے مرتبے پر فائز ہونے کی طاقت رکھتے تو پھر پہلے رہبے (CHAMPION) کی کوئی اہمیت نہ ہوتی۔ جیتنے والے دادو تحسین اسی بناپروصول کرتے ہیں کہ ان کی تعداد محدود ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ انسان کے لئے خوبصورتی وخوشنمائی کا ادراک اسی صورت ممکن ہے کہ جب خوبصورتی کے ساتھ بدصورتی بھی موجود ہو۔ دیدہ زیب اشیاء کی جانب انسان کا تھنچنا اور ان میں محو ہوجانا یا یوں کہتے کہ خوبصورت چیز کی کشش وجاذبیت میں ڈوب جانے کی وجہ بھی ہے کہ انسان بدنمائیوں اور بدصورتیوں کودیکھنے کے بعدان سے منہ موڑ لیتا ہے۔ بالکل ویسے ہی کہ جیسے پہاڑیاں اور بلند مقامات اگر نہ ہوتے تو نچلے اور میدانی علاقوں کا کوئی وجود نہ ہوتا اور یانی پہاڑوں سے نچلے میدانی علاقوں کی جانب ہرگز رواں ہوکر نہ بہتا۔

فویرووں کی توت کشش، بدرووں کی توت دافعہ ہی کے سبب ہے۔ خوبصورتی کا طلسماتی اثر اوراس کی دار ہائی بدصورتی کی ہے کیفی و بے روفتی ہی کے طفیل ہے۔ خوبصورتوں کی گردن پر بدصورتوں کا بہت براحق ہے۔ بدصورتوں کے نہ ہوئے کی صورت میں خوبصورتی کی چیک دیک بھی نہ ہوتی ۔ انہوں نے اپنے معنی ومفہوم کوانہی ہے حاصل کیا ہے۔ اگر سب ایک سے ہوتے تو بائیل ہوتی نہ کشش، کوئی تگ و دو موتی نہ عشق وتغزل، اور نہ بی دردو آ ہ، سوز وگداز اور ترارت جذبات کا کوئی نام و نشان ہوتا۔ خیال باطل ہے کہ ونیا بیس اگر کہا نہ و کیک ہوتی تو ید نیا بہتر ہوتی ۔ یہ کہنے والے کے زعم میں مقتضائے عدل و حکمت یہ ہوتا۔ خیال باطل ہے کہ ونیا بیس اگر کہا نہ و کیک ہوتی تو ید نیا بہتر ہوتی ۔ یہ کہنے والے کے زعم میں مقتضائے عدل و جوش وجذبات اُنظی وانقال اور ترقی و توک ہونا چا ہے ۔ اگر یہ پہاڑ اور کھائی ایک بی سطح پرواقع ہوتے تو پھر پہاڑ موجود ہوتا نہ کھائی ۔ اگر نشیب نہ ہوتے تو فراز ہے معنی تھا۔ اگر علی مقابلہ نہ ہوتا تو علی بن ابیطالب کی عظمت و بلندی اور موجود ہوتا کہ کونیا مام کونیا موجود ان کے جو تو تو اور کے کام خوبصورت بادیا ہوتا کہ کونیا موجود و نظام کونیا م کونیا موجود و نظام کونیا موجود ہوتا م کے تمام خوبصورت بادیا ور تھے بوصورت بنانا ممکن تھا اے بدصورت بنا دیا اور بھے بدصورت بنانا ممکن تھا اے خوبصورت بنادیا اور کھے بوصورت بنانا ممکن تھا اے خوبصورت بنادیا ور گوبیا دیور دورا دیا در کھی جو سورت بنادیا ور گوبیا دور کوبیا ہورک ہوتا میں کھی کر اور دے دیا۔ خوبصورت بنانا ممکن تھا اے خوبصورت بنادیا ور گوبیا در اور کی انتہا کہ کوبیات کوبیات کوبیات کوبیات کوبیات کوبیات کوبیات کی مقتصد داد دے کوبیات کوبی

ہم نے پہلے بھی یہ بات کبی کہ نظام عالم خواہ طولی ہو یا عرضی ایک اٹل نظام ہے۔خداہ ند تعالی ہرمخلوق کواس کی ظرفیت و قابلیت کے حساب سے ہی حسن و کمال عطا کرتا ہے لفض و کمی کا سبب مخلوقات کی اپنی ذات ہے۔وگر نے فیضِ ربانی میس کوئی کی نہیں۔

مثلاً جب ہم کہتے ہیں کہ بدصورتی کا فلال فائدہ ہے تو اس کے معنی بینیں کہ فلال شخص کو جو کہ خوبصورت خلق ہوسکتا تھا جان ہو جھ کر بدصورت بنایا گیا ہے تا کہ فلال شخص کی خوبصورتی اجا گر ہوسکے۔ تا کہ جوابا بیا عمر اض کیا جائے کہ بہی کام برعکس کیوں نہ ہوگیا؟ بلکداس کے معنی میہ ہیں کہ ہر موجود نے اپنے ہر ممکن کمال و جمال وصول کرلیا ہے۔ اور اس اختلاف کے بہت ایجھے اثر ات بھی ہیں جھے خوبصورتی کی اہمیت اور جوش و جذبے وغیرہ کی پیدائش۔ ہماری بات شاید اس تشمیمہ کے ذریعے

#### مزيدواضح ہوجائے۔

#### فرديامحافره

اصالتِ فرد یا اصالتِ معاشرہ کے نام سے دانشوراس بات کا تجزیہ کرتے ہیں کدفرد بنیادی حیثیت کا حامل ہے یا معاشرہ؟ بھی بہی مسئلف فی نقطۂ نظرے زیر بحث لایا جاتا ہے کہ کیا فردحقیقت رکھتا ہے اور معاشرہ ایک اعتباری اور ہمارے ذہن کا تخلیق کردہ مفہوم ہے؟ دہ مفہوم ہے؟ خودا کیک حقیقی مقولہ ہے اور فرداعتباری یعنی ہمارے ذہن کا اخذ کردہ مفہوم ہے؟ البت یہاں پرایک تیسری صورت بھی ہے اور وہ یہ کرفردومعاشرہ دونوں اصالت اور بنیادی حیثیت دکھتے ہیں اور ہماری نظر میں بھی یہی صورت سیجے ہے۔

ہم حال بھی بھی سکلہ قانونی زاویۂ نگاہ ہے' نظافہ کا نون' میں زیرِ بحث لایا جا تا ہے کہ کیا قانون کا مقصد فردگی رفاہ و
فلاح کا خیال رکھنا ہے یا معاشرے کی بالا دی کو قائم کرنا ہے؟ اصالتِ فرد کے حامیوں کا کہنا ہے کہ قانون ساز ادارے کو حق
الا مکان افراد کی آزادی، آرام و آسائش او ررفاہ کا خیال رکھنا چاہئے۔ افراد کی فلاح و بہبود سب نے زیادہ اہم ہے۔
معاشرے کو کمزور ہونے یا بکھرنے سے بچانے کے علاوہ اور کسی بھی صورت میں معاشرے کی فلاح و بہبود کے نام پر، افراد کے
آرام و آسائش اور رفاہ کو چھین لینا ہم گرضی خیبیں ۔ صرف یہی ایک صورت ہے جس میں معاشرے کو افراد پر فوقیت دی جانی
چاہئے کیونکہ معاشرے کے بھراؤ کی صورت میں خود بخو دافراد بھی ختم ہوجا تیں گے۔ اس مقام پر در حقیقت فرد کی مصلحت کا
خیال رکھا گیا ہے۔

ادھراصالتِ معاشرہ کے حامیوں کا کہناہے:

جوچیزسب سے اہم اور سرِ فہرست ہے وہ معاشرے کی عزت وسر بلندی ہے۔ قانون سازوں اور سیاستدانوں وونوں کو معاشرے کے استحکام ، اس کی سربلندی اور عزت پر اپنی توجہ سرکوز کرنی چاہئے ۔ فر دی سربلندی ، فر دی آرام وآسائش ، فر دی خوشحالی ، فر دی خوشجنتی اور فر دی آزادی بیہاں تک کہ فرو سے متعلق ہر چیز کومعاشرے پر قربان کر دینا چاہئے۔ معاشرہ سربلند رہے اگر چداس کے تمام افرادر نج و بدحالی کا شکار رہیں۔

بہم ایک حکومت کے بجٹ کونظر میں رکھتے ہوئے ، ندکورہ بالا دونوں طرزِ تفکر کا مواز ندکرتے ہیں۔اگر کسی ملک کے حکمران اصالت فرد کے حامی ہوں توان کی کوشش یہ ہوگی کہ ملک کے بجٹ کوا پسے منصوبوں کی مد میں خرج کریں جوقوم کی فلاح و بہبوداور معاشی خوشحالی کا باعث ہوں ،اگر چداس صورت میں معاشرے کی ترقی کی رفتارست ہی کیوں ندیز جائے ۔لیکن اگر حکمران اصالت اجتماع کے قائل ہوں تو افراد کی ضرور تول پر توجہ نہیں دیں گے اور اپنی توجہ کوزیادہ سے زیادہ معاشر تی ترقی کے

PER ARTHURST PROPERTY AND ALLIES

ضامن ایسے منصوبوں پر مرکوزر کھیں گے جوتمام معاشروں کے درمیان ان کے معاشرے کی سربلندی ورتی کا باعث بنیں۔

ہری طاقتوں کے خلائی منصوبے اس سوچ کا نتیجہ ہیں۔ یہ بات ہم سب کے علم میں ہے کہ ایسے خلائی منصوبے صحت و
سلامتی اورقو می تعلیم ورتر ہیت سب پر مقدم ہیں۔ ان منصوبوں کے ماہرین کی نظر ہیں اس بات کی کوئی اہمیت نہیں کہ ان کے ہم
وطن ہیوک وافلاس ، بیاری اور جہالت و نا دانی کا کس حد تک شکار ہیں؟ جو چیز ان کے لئے اہم ہے وہ ان کے ملک کی سربلندی
اور عزت وافتی رہے۔ ان منصوبوں کی لاگت اتنی کمر تو ڑہے جس نے خود ان کے ہم وطنوں کو بھی چکل کر رکھ دیا ہے۔ و نیا کی
آ دھی سے زیادہ دولت کو مختلف جالبازیوں سے لوشنے کے باوجود بھی ان حکومتوں کا تو می بجٹ ضارے ہیں ہے۔

مسئلہ بیہ ہے کہ اگر اتنا ہوا بجٹ کسی معاشی ، ثقافتی یا قوی صحت جیسی مدیس خرج ہوتا تو بہت ممکن تھا کہ قوم کے افراد کو مزید آرام وآ سائش آزادی اور فلاح و بہبود نصیب ہوجاتی لیکن یبی رقم اپنی قوم کے افراد کو کچلتے ہوئے ایسے منصوبوں پرخرج ہو رہی ہے تا کہ اپنے معاشرے اور ملک کی سربلندی اور فخر کا باعث بن سکے۔

اصالة الا جمّاع (اصالب معاشرہ) کے طرفداروں کا کہنا ہے ہے: سب سے پہلے ساجی بالا دمّی اور سربلندی پر توجہ مرکوز رکھنی جائے جبّکہ اصالت فرد کے ماننے والے کہتے ہیں: سب سے پہلے افراد کی آزادی، فلاح و بہبوداور آرام وآسائش کا خیال رکھنا جائے۔

یہ موضوع ،ای تکتے پر توجہ دلانے کے لئے چھیڑا گیا کہ جزء یا فر دکی حیثیت اور اس کا مقام کل یا اجماع (معاشرہ) کے مقام اور اس کی حیثیت سے جدا ہے ممکن ہے کوئی شئے جزء کے لئے مصریا معیوب ہولیکن کل کے لئے مفید وستھن۔

#### احتمارگالگالف:

جیسا کہ ہم نے گذشتہ سطور میں کہا کہ بھی جمعی انسانی معاشرے میں جزءاورکل کے درمیان ایک تصادم وتزاہم کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ یعنی اجتماعی مصلحتوں کے پیش نظر بھی فرد کا اپنے حقوق سے محروم ہوجانا ضروری ہوجاتا ہے۔ لیکن کا مئات کے طبیعی نظاموں میں ایسانہیں۔ان نظاموں میں کا مئات کو دیدہ زیب وخوشنما کرنے کی خاطر کسی بھی جزء یافر دیر ظلم نہیں کیا گیا ہے۔

تیسرے تھے میں'' تفاوتات کا راز'' کے تحت عنوان جو وضاحت ہم نے پیش کی اس سے بیہ بات سامنے آئی کہ وہ اختلافات وتفاوتات جنہوں نے اس کا نئات کوایک خوبصورت ودلفریب تضویر میں تبدیل کردیا ہے،موجودات کی ذات میں ہیں۔ عالم خلقت کے موجودات کامحل وقوع اوران کا وجودی مرتبہ ساجی عہدوں کی مانند نہیں کہ جنہیں ان کی جگہ سے ہٹایا جا سکے۔ موجودات کامرتہ وجودی چیومیٹری کی شکلوں کی مانند ہے، ان کی ذات اور حقیقت کا حصہ ہے۔ جب ہم یہ کہتے ہیں کہ مشلث کے مینوں زاویوں کا مجموعہ ۱۹ در ہے اور مربع کی خصوصیت یہ ہے کہ اس کے متام زاویوں کا مجموعہ ۱۳۹ در ہے دیے گئے اس کے معنی پینیں کہ شلث کے زاویوں کے حاصل جمع کو ۱۳۹۰ در ہے دیے گئے اس کے معنی پینیں کہ شلث کے زاویوں کے حاصل جمع کو ۱۳۹۰ در ہے دیے گئے ہیں۔ لہذا ایہ موالی حجے نہیں کہ شلث کو ۱۳۹۰ در ہے نہ دے کراس پر کیوں سم کیا گیا ہے؟ جی ٹیمیں، شلث بجواس مخصوص کیفیت کے کی اور کیفیت کی حال ہوتی نہیں سکتی۔ شلث کو کی نے شلث نہیں بنایا ہے۔ یعنی ایمانیس کہ پہلے شلث کسی اور شکل و صورت میں تھی اس کے خواص پر کھاور تھے پھر کی نے اس سابقہ شکل کو شلث میں تبدیل کر دیا یا مربع اور شلث اپنی حقیقت و صورت میں تھی مربع یا ہت کے کسی مربعے میں ان تمام خصوصیات سے محروم شے اور بعد میں ایک زبر دست بیرو نی طاقت ما ہیت کے کسی مربعے یا ہتی گئی دلی خواص کو دو اور بول کو دو گئی دلی خواص کے جموعی زاویوں کو دو گا کہ درمیان تقسیم کرتے ہوئے شلث کے جموعی زاویوں کو دو گا کہ زاویوں کو جارتا ہیں کہ مربع جموعی زاویوں کو چارتا کی کہ مربع جموعی زاویوں کو جارتا ہیں کہ جھے پھی مربع جموعی زاویوں کے برابر قرار دے دیا۔ جس کے بیتیج میں مربع جسے جموعی زاویوں کے برابر قرار دے دیا۔ جس کے بیتیج میں مربع جسے جموعی زاویوں کے برابر قرار دے دیا۔ جس کے بیتیج میں مربع جسے جموعی زاویوں کے برابر قرار دے دیا۔ جس کے بیتیج میں مربع جسے جموعی زاویوں کے برابر قرار دیا دیا۔ جس کے بیتیج میں مربع جسے جموعی زاویوں کو چاہئیں۔

موجودات عالم کی مثال بھی یبی ہے۔ جمادات کا نشو ونما اورادراک ہے عاری ہونا، پودوں کا بغیر ادراک کے نشو ونما پانا، اور حیوانات کا مع اوراک کے نشو ونما کرناان کے اپنے مرتبہ وجود کی حقیقت و ماہیت کا حصہ ہے۔ ایسانہیں کہ کسی زمانے میں بیسب کے سب ایک ہی سے تھے جس کے بعد پر وردگار عالم نے ان میں سے کسی کو پچھ بھی نددیا۔ کسی کو بغیرا دراک کے نشو ونمادے دی اور کسی کوادراک کے ساتھ نشو ونماعطاکی۔

ابن سینا کاایک معروف جمله ہے:

ما جعل الله المشمشة مشمشةٌ بل اوجدها.

خدانے خوبانی کوخوبانی میں تبدیل نہیں کیا بلکہ خوبانی کو براہ راست وجود عطا کیا ہے۔

خوبانی کوبطورمثال پیش کیا گیاہے ورندتمام موجودات عالم کی یہی کیفیت ہے۔خدانے تمام اشیاء کوخلق کیاہے،ان کا ماہمی اختلاف حقیقی وذاتی ہے۔خدانے خوبانی کوخلق کیا،سیب کوخلق کیا،انار کوخلق کیا۔ای طرح دیگراشیاء کوہمی خلق کیا،لیکن بیانہیں کہ پہلےتمام اشیاءا کیک پچھیں پھرخدانے ان کی ذات میں باہمی اختلاف کوود بعت کیا۔

خدانے ''زمان' کوخلق کیا۔''زمان' کی ایک ذاتی خصوصیت ہے،اس میں ماضی،حال اور سنتقبل ہے۔خدانے زمان کیوکرخلق کیا؟ کیا ابتداء میں خدانے ''زمان' کوایک دھاگے کے گولے کی شکل کی مانندمجموعی شکل میں خلق کیا جس کے تمام افرادا کیک دوسرے سے چسپال تھے اور پھراس گولے کو کھولتے ہوئے موجودہ کیفیت میں لے آیا ہے؟ یا ای طرح جسم کی مثال لے لیجئے ،جسم کی تخلیق اس کی معین شکل طول ،عرض ،حجم اور نقدم وتا خر کے بعیناً مترادف ہے۔اور جسم کی تخلیق اس کے طول ،عرض اور حجم کی تخلیق کا دوسرانام ہے۔

قرآن کریم اس حقیقت گونهایت دلیب و دلنشیس پیرائے بیس بیان کرتا ہے۔حضرت مویٰ بن عمران کی زبانی بیوا قعیق ہے کہ جب فرعون نے حضرت مویٰ اوران کے بھائی حضرت ہاروق سے پوچھا کہتمہارا پروردگارگون ہے؟ تو جناب مویٰ نے جواب دیا:

رَبُنَا الَّذِيُ اَعُطَىٰ ثُكِلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدیٰ. (سورهَ طلب ۵) (خلاصه ترجمه) ہمارا پروردگاروہ ہے جس نے ہر چیز کواس کی مخصوص خلقت عطا کی اور پھراس کے مدف ومقصد کی جانب اس کی رہنمائی کی۔

ہمارا مدنظر وہی لطیف نکتہ ہے جس کی نشا ندہی لفظ'' خلقہ '' کرر ہاہے جنمیر واحد کی جانب مضاف واقع ہونے کی بناپر یہ متجہ لکتا ہے کہ ہر مخلوق کی اپنی مخصوص خلقت ہے۔ یعنی ہر شنے اپ مخصوص انداز وجود کو ہی قبول کر سکتی ہے اور بس۔ اور خدا مجمی اس کی مخصوص متعلقہ خلقت کو اے عطا کرتا ہے۔ یہ خیال بالکل غلط ہے کہ اشیاء ایک انداز سے تھیں اور پھر خداانہیں ان کی موجود و شکل وصورت ہیں لے آیا، نیز ریہ ہوئے بھی سیجے نہیں کہ اشیاء اپنی موجود و خلقت سے بہتر یا بدتر خلقت کی مالک ہوئے تھیں، لیکن خدا نے مفروضہ خلقت کی قابلیت رکھنے کے با وجود ان کی موجود ہو قطع کے ساتھ تخلیق کا انتخاب کیا۔ حقیقت بیہ ہے کہ موجود ہوئے وقطع کے ساتھ تخلیق کا انتخاب کیا۔ خلقت کا امکان تھا یہ وورہ وضع وقطع سے بہتر کا نئات کے ہر جزء کے لئے جس معین خلقت کا امکان تھا یہ ورد گارعا لم نے اے وہی خلقت عطا گی۔

قرآن کریم نے اس بات کونہایت بلندودگنشیں پیرائے میں بصورت متثیل بیان کیا ہے۔قرآن کریم اونچائی پر برنے والی بارش کی مثال دیتا ہے جو دھیرے دھیرے سیلاب میں تبدیل ہوجاتی ہے۔اور پھر یہی سیلا بی پانی مختلف دریا ویں ،نہروں اور ندی نالوں میں بہدکرآ جاتا ہے۔

ارشاد ہوتا ہے:

(خلاصة رجمه) خدائے آسان سے پانی نازل کیااور ہروادی کی اپنی مقدار کے مطابق اس میں پانی بہہ آیا۔ بعنی رحت البی نے کسی بھی مستعد و باصلاحیت موجود کومحروم نہیں رکھا ، اختلا ف صرف مخلوقات کے ظرف اوران کی استعداد میں ہے۔ بیصلاحیتیں مختلف ہیں، ہرظرف اپنی عنجائش کے مطابق رحمت الهی سے لبریز ہوتا ہے۔

سیوہ بی نکتہ ہے جس کی نشاند ہی ہم نے '' نفاوتات کاراز'' کے تحت عنوان کی۔ یہاں اس بات کی تکرار کا مقصد ، اس نکتے کی مزید وضاحت کے علاوہ بیر تھا کہ مبادامحتر م قار ئین بیر تصور قائم نہ کرلیس کے تخلیق کا نئات کے سلسلے میں اصالة الاجماع کو مدنظر رکھا گیا ہے ، اور کا نئات کے اس مجموعے کو خوبصورت بنانے کی خاطر اس کے بعض اجزاء پرظلم کیا گیا ہے۔ جی نہیں ، بیہ ایک ایسا خوبصورت مجموعہ ہے کہ جس کا وجود اپنے اختلاف و تفاوت کا مرجونِ منت ہے لیکن اس تفاوت کے باوجود اس مجموعے میں ظلم و تم کا نام ونشان تک نہیں۔ اجتماع کی مصلحت اور افر اد کے حقوق دونوں کا خیال رکھا گیا ہے۔

ان حضرات کا جواب جنہوں نے اعتراض شرور کومستر دکرنے کے دوران صرف نظام کل میں نقاوت کی لازمی ضرورت پرزور دیا ہے، ناقص ہے۔ کیونکہ کا کنات کا نقص جزءاس جواب پر بیاعتراض کرسکتا ہے کہ اگر کا نئات میں کسی کو ناقص اور کسی کو کامل خلق کرنا طے بی تھیرا تو مجھے بی کیوں ناقص خلق کیا گیااور دوسرے کو کامل ؟ اس کے برمکس کیوں نہ ہوا؟ جب بیہ بات طے ہے کہ ایک کومکس فیض وجودی نصیب ہواور دوسرے کو ناقص تو پھر مثلاً الف کو بیشتر اور ب کو کمتر عطا کرنا کن ترجیجی بنیا دوں پر ہے؟

لہذاصرف یہ کہد دینا کہ کا ئنات کے مجموعی نظام میں خوبصورت کا بدصورت کے ساتھ اور کامل کا ناقص کے ساتھ ہونا ضروری ہے،مشکل کوحل نہیں کرسکتا، بلکہ نذکورہ جواب کے ساتھ داس نکلتے کا اضافہ کرنا پڑے گا کہ اس اختلاف کے باوجود کا ئنات کے ہرموجود اور ہر جز ،کوجومکنہ فیض وجودی اور حق مانا قصاوہ اس نے وصول کرلیا ہے۔

بالفاظ دیگرشروراور برائیوں کے جس فائدے ،مصلحت اور حکمت کا بار بار ذکر کیا جار ہا ہے وہ سب اس حقیقت کے اوراک پر متوقف ہیں کہ ہمملل ومعلولات اور اسباب ومسیبات کے باہمی را بطے کو سمجھ لیس، نیز اس امر کو بھی جان لیس کہ مقدمات کا نتائج سے اور غالیات کا مغنی سے رابطہ ایک لازمی وضروری رابطہ ہونے کے ساتھ ساتھ نا قابل تغیر سنن الهی میں سے ہے۔

# والمنظمة الموالم المثلكان:

اس بات سے قطع نظر کہ ایک عمدہ مجموعی نظام کی خوبصورتی اورخوشنمائی کوا جاگر کرنے میں بدنمائیوں اور نقائص کا بہت اہم کردار ہے۔ بدی اورخو بی کے بارے میں بیاہم نکتہ قابل توجہ ہے کہ جس چیز کوہم مصیبت اور برائی کا نام دیتے ہیں اور جس چیز کوہم کمال وسعادت کے عنوان سے یاد کرتے ہیں ، ان دونوں کے درمیان علت ومعلول کا رابطہ ہے۔ آفات و نقائص خو بیوں کی مال اوران کی پیدائش کا سبب ہیں بہ برایؤں کا تیسرا مثبت اثر ہے۔ ان کا پہلااٹر بیرتھا کہ نقائص اور عیوب کا وجود عالم ہستی کی مجموعی خوبصورتی کونمایاں کرنے کے لیے ضروری ہے۔ دوسرا اثر بیرتھا کہ حتی خوبصور تیاں بھی اپنی دلر ہائی ورعنائی کو نقائص وعیوب سے حاصل کرتی ہیں۔اورا گرنقائص وعیوب نہ ہوتے تو خوبصورتی وخوشنمائی بھی اینااٹر کھونیٹھتی۔

یعنی حسین کے حسن کا''احساس' عیوب ونقائص کی برنمائی اوران کے باہمی مواز نے کا مربونِ منت ہے۔ اب ہم نقائص وعیوب اور مشکلات کے تیسرے مثبت اثر کی ،اس تکتے کے ختمن میں وضاحت کریں گے کہ نقائص و عیوب خوبصور تیوں کا بیش خیمہ ان کی جلوہ آرائی اورا ظہار کا باعث ہیں۔اطمینانِ خاطر اور آرام و آسائش، بطنِ مشکلات و مصائب ہی ہے متولد ہوتے ہیں بالکل ای طرح جیسے بھی بھی آرام و آسائش کے رحم میں مشکلات اور صعوبتیں پروان چڑھتی ہیں،اور یہی اس کا کنات کا ترکیبی عضر ہے۔

يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَادِ وَ يُولِجُ النَّهَادِ فِي اللَّيْلِ. (سورةُ جَّ ١٦ ، القمان ٢٩ ، فاطر ١٦ ، صديد ١٦) (خلاصة رجمه) خدادن (كريطن) بين رات كوداخل كرتا باوردن كورات (كريطن) بين \_

ا کیے مشہور کہادت ہے کہ 'مشب تارے آخر میں صبح کی سفیدی ہے''۔ میکہادت رخ ومصائب کے خل اور آرام و آسائش کے مامین قطعی ملازے کو بیان کررہی ہے۔ گویا سفیدیاں، سیا ہیوں سے متولد ہوتی ہیں، بلکہ ای طرح جیسے سفیدیاں انحرافی حالات کا شکار ہونے کی صورت میں سیا ہیوں کی پیدائش کا باعث ہوجاتی ہیں۔

انیسویں صدی کے مشہور جرمن فلنفی بیگل نے ای سلسلے میں ایک اہم اور قابل غور بات کہی ہے۔ کہتا ہے:

د'' تازعداور شرکا تعلق خیالی و نیا ہے نہیں بلکہ بیہ بالکل واقعی اور حقیقی امور ہیں۔ اور حکمت کی نظر میں خیروتکا مل کے مراحل میں ہے ہیں۔ تنازع ترقی کا لاکھ کمل ہے۔ انسانی صفات وخصوصیات اختشار اور و نیا کے تہدو بالا ہونے کی صورت میں ہی پروان چڑھتی ہیں۔ تکلیف، ذمد داری اور اضطرار کے ساتے میں ہی انسان اپنے عروج کے آخری مرحلے تک پہنچتا ہے۔ تکلیف ایک معقول امر ہونے کے ساتھ ساتھ وزندگی کی علامت او راصلاح کا سبب ہے۔ ای طرح معقول امور کے درمیان لذت طلبی کا بھی اپنا مقام ہے۔ کوئی بھی بلند مقصد راصلاح کا سبب ہے۔ ای طرح معقول امور کے درمیان لذت طلبی کا بھی اپنا مقام ہے۔ کوئی بھی بلند مقصد لذت طلبی کے بغیرا ہے کمال تک نہیں پہنچا ہے۔ یہاں تک کہ نبولین کی جاہ طلبی اور خودخوا ہی نے بھی لاشعوری طور سے اقوام کی ترتی میں شبت کردار ادا کیا ہے۔ زندگی کا مقصد آرام وآ سائش کا حصول نہیں بلکہ تکامل تک رسائی ہے۔ تاریخ عالم آرام وآ سائش کے ادوار تاریخ کے بے روئی رسائی ہے۔ تاریخ عالم آرام وآ سائش کے ادوار تاریخ کے بے روئی ایام آرام وآ سائش کے ادوار تاریخ کے بے روئی ایام آرام وآ سائش کے ادوار تاریخ کے بے روئی ایام آرام وآ سائش کے متاز کے بیں اور ایسی ہوجمل رضامندی اور خوشحالی ایک ایام آرام وآ سائش کے کوئی میں عالم آرام وآ سائش کے متاز کی تو بھی اور ایسی ہوجمل رضامندی اور خوشحالی ایک

مرد کے شایانِ شان نہیں۔ (حقیقی معنول میں) تاریخ اس وفت تشکیل پائی کہ جب عالم حقیقت کے تناقض (بشرکی) ترقی و تکامل کے سائے میں حل ہو گئے''۔(1)

قرآن کریم مشکلات اورآ سائش کے باہمی ملازے کو بیان کرتے ہوئے فرما تاہے:

فَإِنَّ مَعَ الْعُسُرِ يُسُواً إِنَّ مَعَ الْعُسَرِ يُسُواً. (حورة الشراح- ٢٥)

(خلاصة ترجمه) لى يقينامشكل كساته الكاسائش ب- يقينامشكل كساته الك آساني ب-

ہیارشادنہیں ہور ہا کہ شکل کے بعد آ رام وآ سانی ہے بلکہ قر آ ان کے الفاظ میہ بیں کہ شکل کے ہمراہ آ رام وآ سانی ہے۔ یعنی آ رام وآ سائش مشکلات کے طن میں مخفی اوران کے ہمراہ ہے۔اور بقول مولا ناروم' نصلہ انلدر صند پنھان منلدر ج''۔

زندگی در مردن و در محنت است آب حیوان در درون ظلمت است

(زندگی موت اور تکلیف مین مخفی ہے، آب حیات اندھروں کے درمیان ہے۔)

مذکورہ بالاآیت بیں مختی دلنشیں کلتے کو سمجھنے کے لئے پورے سورے کُنقل کرنا ضروری ہے۔

بِسُمِ اللَّهِ الرِّحْمَٰنِ الرَّحِيُّمِ. اَ لَمُ نَشْرَحُ لَکَ صَدْرَکَ. وَ وَضَعْنَا عَنُکَ وِزُرَکَ الَّذِي اَنْقَضَ ظَهُرَکَ. وَ رَفَعُنَا لَکَ ذِکْرَکَ. فَإِنَّ مَعَ الْعُسُرِ يُسُراً. إِنَّ مَعَ الْعُسُرِ يُسُراً. فَإِذَا فَرَغُتَ فَانُصَبُ. وَ إِلَىٰ رَبِّکَ فَارُغُبُ، ( مورةَ الشراح )

روئے تخن رسول اکرم ملٹی آئے گیا جانب ہے۔ بیسورہ آپ ہی کی ذات گرا می سے خصوص ہے۔ (خلاصۂ ترجمہ) شروع خدا کے نام سے جورخمان ورجیم ہے۔ کیا ہم نے تمہارے بینے کو کشادہ ٹیمیں کیا؟ وہ بوجہ جس نے تمہاری کمر کو جھکا دیا تھا کیا ہم نے تم پر نے بیس اٹھایا؟ کیا ہم نے تمہارے ذکر کور فیے نہیں کیا؟ یقینا مشکل کے ساتھ آسانی ہے۔ ضر درمشکل کے ساتھ آسانی ہے۔ بہی جب تم فراغت پالوتو نصب کردو، اور اینے رب کی جانب راغب رہو۔

سیسورہ نہایت محبت آمیز لیجے میں بختلف نا گوارحالات کے پیش آنے کی وجہ سے رسول اکرم ملٹی آیا ہے تمکیین دل کو
تعلی دے رہا ہے۔ آپ کو میہ بتارہا ہے کہ کس طرح سے خدائے آپ پر سے بھاری ہو جھکوا ٹھالیااور آپ کی مشکلات کو آسانیوں
میں تبدیل کر دیا ، اس کے بعد گذشتہ واقعات و تجر بات سے نتیجا خذکرتے ہوئے اعلان کرتا ہے: '' پس مشکل کے ساتھ ایک
آسانی ہے'' یعنی ہو تھ کو ہم نے تم پر سے اٹھا یا اور تمہارے نام کواونچا کیا اور تمہیں علم و بر دباری عطاکی۔ لہذا ان تمام باتوں
سے اب یہ نتیجا خذکر و کہ یقیناً ہر مشکل کے ساتھ ایک آسانی ہے اور اس کے بعد اس نتیج کی تاکید کے لئے اس کو و ہرارہا ہے کہ

ابه "تاریخ فلسفه" ویل ڈیورنٹ یہ

ہاں ہرمشکل کےساتھ ایک آسانی ہے۔

دلچپ بات یہ ہے کہ اس کلی قانون سے مذکورہ نتیجہ اخذ کرنے کے بعد ، آیندہ لائح عمل کو انہی بنیادوں پر طے کرتے ہوئے فرما تا ہے:

### پس (حبیب)جب فراغت پالوتو کوشش کرد۔

کیونکہ آ سانی وآ سائش کومشکل وکختی کی ذات میں رکھا گیا ہے لہذا جب بھی فراغت پاؤدو ہارہ اپنے آپ کوزخمتوں میں ڈالواور پچر ہے کوششیں شروع کرو۔

زندہ موجودات بخصوصاً انسان کی خصوصیات میں سے ہے کہ مشکلات اور پریشانیاں اس کی ترقی و کمال کا پیش خیمہ ہیں۔ یہ جماوات ہیں کہ جنہیں چوٹیس نا بوداوران کی طاقت کو کم کردیتی ہیں۔لیکن جاندار مخلوقات کومضبوط کرتے ہوئے ان کے جوش وجذیے میں اضافے کا باعث بن جاتی ہیں۔

"بس زيادتها كه اندر نقصهاست"

مصائب و تکالیف انسانی تکامل کے لئے ضروری ہیں۔اگر رنج ومحن نہ ہوتو انسان تباہی کا شکار ہوجا تا ہے۔ارشاد پروردگارہے:

> لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِی کَبَدِ. (سورهٔ بلدیم) (خلاصة ترجمه) یقینانهم نے انسان کورنج وختی میں خلق کیا ہے۔

انسان کومشقت و تکلیف منی چاہے تا کہ اپنی شایانِ شان حقیقت کو پاسکے۔ تضاد و کشکش ، تکامل کا تازیانہ ہے۔ زندہ موجودات اس تازیانے کے ذریعے اپنے آپ کو نقط کمال تک پہنچاتے ہیں۔ بیقا نون نیا تات ، حیوانات اور سب سے زیادہ انسان برصادق آتا ہے۔

امیرالمومنین نے بھرے پراپے گورزعثان بن حنیف کوارسال ایک خطیس جانداروں کی زندگی پرحاکم ای قانون کی نشاندہی کرتے ہوئے پرفر مایا کہ بختیوں اور مشقتوں ہے دور نازونعمت کی زندگی بضعف و کمزوری کا سبب بغتی ہے اور اس کے برقکس بخت و دشوار زندگی انسان کو مضبوط و مشتم کرتی ہے اور اس کی بستی کو کندن بناتی ہے۔ اس بے مشل رہنمانے اس خطیس اپنے والی کواس بناء پر سخت و ست کہا ہے کہ اس نے ایسی نوا بانہ محفلوں میں کیوں قدم رکھا جس کے دروازے نا داروں کے لئے بنداور مالداروں کے لئے کی مناسبت سے اپنی سادہ و زاہدانہ زندگی کو بیان فرماتے ہوئے بیروکاروں خصوصاً اپنے حکومتی کارندوں کوانی ابتاع کا حکم ویا۔

اس کے بعد پُرتغیش زندگی کے بہانوں کوختم کرنے کی خاطراس نکتے کی وضاحت فرمائی کہ دشوار حالات اور سادہ غذا انسان کی طاقت کو کم اور اسے کمزور نہیں بناتی۔ اُن صحرائی درختوں کی لکڑی جو باغباں کی مسلسل و ہا قاعدہ دیکھ بھال سے محروم ہیں زیادہ مضبوط و متحکم ہوتی ہے۔ اس کے برعکس دیکھ بھال کے سائے میں پروان چڑھے ہوئے باغات کے درختوں کی چھال نازل اور کمزور ہوتی ہے۔

> الا و ان الشجرة البرية اصلب عوداً و الروائع الخضرة ارق جلوداً و النباتات البدوية اقوى وقوداً و ابطاً خموداً. ( تَجَ البلاغ كُتُوب بُبرهم) ارشاد خداو تدمتعال ب:

وَلَنَبُلُوَنَكُمُ بِشَىءَ مِنَ الْحَوِّفِ وَ الْجُوْعِ وَ نَقُصٍ مِنَ الْآمُوَال والْآنُفُسِ وَ النَّمَوَاتِ وَ بَشِّرِ الصَّبِرِيْنَ. (لِقَره-100) (خلاصة ترجمه) ضرور بم تهيس ذراسے وُر، بھوک، نيزمال، جان اور پھلوں ميں کی سے آزما کيں گے اورصابرين کو بثارت دے دو۔

یعنی صبر واستقامت کا مظاہرہ کرنے والوں کے لئے مشکلات و پریشانیاں مفید ہیں اور ان کی روح پر نہایت مثبت اثرات ڈالتی ہیں۔ لہذاایسے حالات کا اس انداز سے سامنا کرنے والوں کو بشارت ہی دینی چاہئے۔

خدانے انسان کو پروان چڑھانے کے لئے تشریعی وتکوینی نظام بنائے ہیں اور ہر نظام میں تنگی ومشکلات کو سویا ہے۔

تشریعی نظام میں عبادات کوفرض کیا اور تکوینی نظام میں مصالب ومشکلات کو انسان کے سامنے قرار دیا۔ روزہ، تج، جہاد،

انفاق اور نماز وغیرہ یہ سب تربیت کے وہ اسباب ہیں جنہیں شرعی ذیمدداری کی صورت میں پیدا کیا گیا ہے، اور ان کی انجام

دہی میں صبر واستقامت کا مظاہرہ، نفوس انسانی کے کمال اور انسان میں مختی عالی صفات کے پروان چڑھنے کا سبب ہے۔ (۱)

بھوک، خوف اور جانی و مالی نقصان میں سب وہ ختیاں ہیں جنہیں نظام تکوین میں رکھا گیا ہے اور جوخود بخو دانسان کو در پیش ہوتی

APPENDING AT ANY PARTY AND ADDRESS.

ا۔ بیمطلب دین میں تختی اور دشواری کے ندہونے اور قاعد اُفی حری (جو کہ دین کاحتی اور سلمہ اُصول ہے) ہے بالکل متصاوم نہیں ہے۔ کیونکہ دین میں تفی حرج ہے مرادیٹییں ہے کہ دین میں مشقت اور دشواریاں نہیں ہیں بلکہ مرادیہ ہے کہ دیٹی توانین انسانی چیش رفت میں رکاوٹ اور انسان کے شبت افعال میں مزاحم نہیں ہے۔ دیٹی قوانین اس انداز سے تشکیل دیے گئے ہیں کہ نہ تو انسان کے ہاتھ ہیر ہاندھ دیے ہیں اور نہ ہی اُست و کابل بناتے ہیں۔ (مصنف )

### WOLLOW:

یجی وجہ ہے کہ جب خداا ہے بندول میں ہے کی بندے پرا پنامخصوص لطف وکرم کرنا جا ہتا ہے تو اے شدا کدومصائب میں مبتلا کر دیتا ہے۔معروف جملہ ''البلاء للو لاء'' (اولیاء کے لئے بلائیں ہیں )ائ اصول کا بیا تگر ہے۔

امام باقرعليه السلام عمروى ب:

ان الله عز و جل ليتعاهد المومن بالبلاء كما يتعاهد الرجل اهله بالهدية من الغيبة.

(یقیناً خدا نعالی بلاء کے ذریعے مومن کی اس طرح دلجوئی کرتا ہے جس طرح سے کوئی انسان گھر لوٹے وقت تخفے لاکرایئے گھر والوں کی دلجوئی کرتا ہے۔) (بحارالانوارجلدہ احتساول)

امام صاوق عليه السلام عروى ب:

ان الله اذا احبّ عبداً غنّه بالبلاء غنّاً. (بحارالانوارجلدها حسه اول) خداجب كى بندے كوجا بتا ہے تواسے شدت وختی میں ڈبودیتا ہے۔

یعتی جس طرح پیرای کا استاد، نوآ موز پیراک کو پانی میس کھنٹی لاتا ہے تا کہ وہ پانی میں ہاتھ پاؤں مارے اور مشاتی کے ساتھ پیرا کی سیکھ نے اس طرح سے خدا بھی اپنے جس بندے ہے محبت کرتا ہے اور اسے منزل کمال پر دیکھنا جا ہتا ہے اس مخر شدا کد میں غوطہ ور کر دیتا ہے۔ انسان اگر ساری عمر پیرا کی کے موضوع پر کتاب کا مطالعہ کرتا رہے لیکن پانی میں نہا ترے ، وہ ہرگز پیراک نہیں بن سکتا۔ انسان ای وقت پیرا کی سیکھ سکتا ہے کہ جب پانی میں انر آئے اور ڈو بنے سے بچنے کی مشق کرے۔ اور بہن میں بلکہ بھی بھی تو ہاتھ پاؤں کی ست حرکات کے بتیج میں ڈو بنے کے خطرے کوا پنے سامنے پائے۔ انسان مشکلات کا سامنا کر کے بی انہیں شکست دے سکتا ہے ، اور مشقتوں کو جسل کر بی پختہ ہوتا ہے۔

ماہرین نے بعض پرندوں کے بارے میں بیکھا ہے کہ جب ان کے بچوں کے پر نکلتے ہیں تو وہ ان کو پر واز سکھانے کی فاطر گھونسلے سے باہر لاکرا جا تک بچی آسان میں چھوڑ دیتے ہیں نوآ موز بچہ بھیناً پی تگ ودو میں لگ جا تا ہے، پھڑ پھڑا تے ہوئے پر مارتا ہے، بیہاں تک کہ جب تھکن سے چور ہوکر گرنے لگتا ہے تو اس وقت رحم دل ماں اس کی تھکن مٹانے کی خاطر استا لیتا ہے، ماں اس کے ساتھ دوبارہ وہ بی کام کر کے اسے از سرنو ہاتھ اسے اپنے پروں پر لے لیتی ہے۔ جیسے بی بچے ذراسا سستالیتا ہے، ماں اس کے ساتھ دوبارہ وہ بی کام کر کے اسے از سرنو ہاتھ پاؤں مارنے پر مجبور کرتی ہے اور جیسے بی بچے کی سانس چھوٹی ہے دوبارہ اسے اپنے پروں پر روک لیتی ہے۔ ماں، بیمل پے در پاتا دہراتی ہے کہ بچہ پرواز کرنا سکھ لیتا ہے۔

چغیرا کرم مٹی آیا ہے کی مسلمان کے گھر دعوت میں تشریف لے گئے ۔ گھر میں داخل ہوتے وقت آپ نے ویکھا کہ ایک

مرقی نے دیوار پرانڈادیا ہے۔وہ انڈادیوارے زمین پرآگرالیکن ٹوٹائییں۔ آپ کوچرت ہوئی،صاحب خانہ نے پوچھا: کیا آپ کوچیرت ہوئی ؟ قتم ہےاس خداکی جس نے آپ کومبعوث کیا، مجھے آج تک کوئی نقصان ٹییں پہنچا ہے۔ آپ وہاں سے اٹھاور گھرے باہرتشریف لے آئے اور فرمایا: جو ہرگز کوئی پریشانی نداٹھائے خدا کالطف اس کے شاملِ حال ٹییں۔ امام صادق علیہ السلام سے مروی ہے:

ان الشدّ النّاس بلآءً الانبياء ثم اللذين يلونهم ثم الامثل فالامثل. (بحارالانوارجلد10 حقداول)
"سب سے زیادہ مصائب انبیاء کو در پیش ہوتے ہیں ،ان کے بعدان لوگوں کو جوانبیاء کے بعدوالے مرتبے میں ہیں
اور پھرای ترتیب سے جس کی فضیلت زیادہ ہے أسے اورای طرح بلاؤں کا بیسلسلہ درجہ بدرجہ چلتار ہتاہے۔"
کتب احادیث میں ایک باب ہے جس میں امیر المومنین اوران کی نسل سے دیگر معصومین علیم السلام کو در پیش مصائب
کی شدت کا ذکر کیا گیاہے۔

بظاہر قبر کامظہر دکھائی دینے والے ابتلایات ومصائب حقیقة خدا کے دوستوں کے لئے لطف ِ الٰہی ہیں۔ بالکل اسی طرح جیسے تعتیں اور آسائشیں گراہوں اور خدا کی عنایت سے محروم افراد کے لئے عذاب وعقاب ہیں، کیکن نعمت اور لطف کے پس پر دہ قبر کی صورت میں۔

# البيجاناني فيحاجبنا كراره

مصیبت ومشقت فردگی تربیت کرتی ہے اور اقوام کو بهدار یختی وصعوبت جہاں خواب غفلت کے شکار انسانوں کو بهدار و چو کنا کرتی ہے وہیں ان کے عزم واراد ہے کو صم بھی کرتی ہے۔ انسان پر پڑنے والی مشکلات فولاد پر صیقل کی مانند ہیں۔ انسانی روح کی مشکلات سے پنچه آزمائی جننی زیادہ ہوگی اتنا ہی اس کا ارادہ مصم ، مشخکم اور کارگر ہوگا۔ کیونکہ زندگی مشکلات کا مقابلہ کرنے کا ہی نام ہے، اور دانستہ یا نا دانستہ مشکلات کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار رہتی ہے۔

تکلیف ومشقت کیمیا کی مانند ہے۔جس طرح سے کیمیااشیاء کی ماہیت کوتبدیل کرنے کی طاقت رکھتی ہے، تکلیف و مشقت بھی انسانی روح کو بدل کے رکھ دیتی ہے۔اکسیر حیات دوچیزیں ہیں ایک عشق اور دوسری ابتلاء۔ بید دونوں مل کرانسان کی قوت نبوغ کو کمال تک پہنچاتی ہیں۔اورانہی کی مدوسے بے خاصیت و بے رونق خام مادے کو درخشاں و تابناک جواہر میں تبدیل ہونا ہے۔

ہمہ عمر تلخی کشیدہ است سعدی که نامش بر آمد به شیرین زبانی (سعدی نے تمام عمر فی کا سامنا کیا ہے ہی وجب کہ اس کا نام شیرین زبانی کے حوالے سرفیرست ہے۔)

صعوبتوں اور تنفن حالات کی آغوش میں پلنے والی اقوام مضبوط ومشحکم ارادے کی مالک ہوا کرتی ہیں، جبکہ آرام و آسائش اورناز ونعت كسائے ميں رہنے والے لوگ حكوم وبد بخت ہوتے ہيں۔

اندر طبیعت است که باید شود ذلیل هر ملّتی به راحتی و عیش خو کند (پیمالم طبیعت کا قانون ہے کہ جوقوم بھی عیش و تعم کی عادی ہوجائے گی اے ذکیل ہی ہونا ہے۔) مولا ناروم في حضرت يوسف عليه السلام كى داستان كے بارے يس كياعمد اشعار كم يون:

مانداریم از قضای حق گله بر همه زنجيز سازان مير بود گفت همچون در محاق و كاست ماه نی در آخر بدر گردد برسماء؟ گندمی را زیر خاک انداختند پس زخاکش خوشه ها برساختند بار دیگر کوفتندش ز آسیا قیمتش افزون و نان شد جان فزا باز نان را زیر دندان کوفتند گشت عقل و جان و فهم سودمند باز آن جان چونکه محو عشق گشت یعجب الزراع (۱) آمد بعد کشت

آمد از آفاق یاری مهربان یوسف صدیق راشد میهمان كآشنا بودند وقت كود كى برو ساده آشنايى متكى یاد دادش جور اخوان و حسد گفت آن زنجیر بودوما اسد عار نبود شیر را از سلسله شیو را بو گردن از زنجیر بود گفت چون بو دي تو در زندان و چاه در محاق از ماه تو گردد دوتا گرچه دُردانه به هاون كوفتند نور چشم و دل شد و رفع گزند (- دورسفر = ایک مهریان دوست آیااور پوسف صدیق کامهمان موا۔

- ۔ یہ دونوں بچین ہے ایک دوسر کے وجائے تھے اورایک دوسرے کے بااعتما دووست تھے۔
- اس دوست نے پوسٹ کو بھائیوں کا براسلوک اوران کا حسد یا دولا یا تو پوسف نے کہا کہ وہ سلوک ہارے لئے زنجیرتقااورہم شیر۔
  - شیر کوزنجیرے کوئی عارفییں جمیں قضائے حق تعالی کے کوئی گانبیں۔
  - اگرچہشر کی گردن میں زنجیری کیوں ندہو، تب بھی زنجیر بنانے والوں پراس کا پلہ بھاری ہے۔

ا۔ سورہ فنج کی آخری آیت کی جانب اشارہ ہے۔ (مترجم)

- دوست نے پوچھا کہ کنویں اور شاہ مصر کے زندان میں کیسی گذری؟ بوسٹ نے جواب دیابالکل اس چاندگی مانند جورؤیت کے قابل نہ ہونے کے سبب، دکھائی نہ دے، کیا یہ چیز اس کی قدر وقیت کو کم کر لے گی؟
  - محاق میں رہ کرا گرچا ندنصف ہو بھی جائے ،تو کیا پھر چودھویں کی رات بدر کا مل نہیں ہوجا تا۔
  - باون میں ایک دروموتی کوکوٹن (یعنی یوسٹ کاظلم وستم برداشت کرنا)، بیسب قلب ونظر کا نوراو
     رتکالیف سے نجات کا باعث قراریایا۔
    - گندم کے دانے کوزیر خاک دیاتے ہیں اورائی مٹی سے پھرگندم کے خوشے ملتے ہیں۔
- چردوباره گندم کو جب چکی میں پیسا تواس کی قیت اور بڑھ گئی اور وہ روح بخش رو ٹی میں تبدیل ہوگئی۔
- ۔ جب روٹی کودانتوں کے نیچےرکھ کر چبایاا در کچلا گیا تو پھروہ روٹی ہضم ہوکرانسان کی عقل اوراس کے شعور کا مفید حصہ بن گئی۔
- ۔ اور جب وہ درح اور جان ،عشق خداوندی میں محو ہوگئی تو پھراس بھیتی کے بونے کے بعد اس کسان کونہایت خوشنمالگتی ہے۔)

ایک اورمقام پرای حقیقت کو بتانے کے لئے ایک حیوان کا ذکر کرتے ہیں، جس کی خصوصیت ہے ہے کہ ز دوکوب کرنے ہے وہ پچیل کر فرب ہوجا تا ہے۔

هست حیوانی که نامش اسغر است

تاکه چوبش می زنی به می شود

او ز زخم چوب فربه می شود

نفس مومن اسغری آمد یقین کو به زخم رنج زفت است و سمین

زین سبب بر انبیاء رنج و شکست از همه خلق جهان افزو نتر است

تا ز جانها جانشان شد زفت تر که ندیدند آن بلا قومی دگر

- ( ایک حیوان ہے جس کانام اُسٹر ہے جسے جنٹنی زیادہ چیٹری ماری جائے وہ اتناہی فربہ ہوتا ہے۔
- اے جنتی بھی لکڑی مارو،اس کے لئے اچھاہے۔وہ لکڑی کی مار کا زخم لگنے ہے مزید موٹا ہوجا تا ہے۔
- مومن كانفس بهى يقييناً اسغر (1) كى ما نند ب\_ جور في وتكليف كا زخم سبه كر كيم شيم اورمضبوط ومتحكم بهوجاتا

ا ۔ اُشغر،اُسغر :خاریشت شرح کبیرانقر دی،شرح شہیدی، دہخدا

عدلالهي

- ای سبب انبیاء پررنج و تکلیف تمام محلوق سے زیادہ پراتی ہیں۔
- ۔ ان کی جان اوران کی روح اس وجہ ہے تمام انسانوں سے زیادہ مضبوط و مشحکم ہوئی کیونکہ ان پر پڑنے والے آلام ومصائب کسی اور پرنہ پڑے۔

اس کے بعد طہارت روح کے لئے مصائب کی تا ثیر کواس محلول سے تشہید دیتے ہیں جو کھال سے چڑا بنانے کے لئے کھال کوصاف تقراکرنے کے لئے لگایا جا تا ہے۔

پوست از دارو بلا کش می شود چون ادیم طائفی خوش می شود ورنه تلخ و تیز مالیدی در او گنده گشتی ناخوش و ناپاک بو آدمی را نیز چون آن پوست دان از ر طوبتها شده زشت و گران تلخ و تیز و مالش بسیار ده تا شود پاک و لطیف و بافره ور نمی تانی رضا ده ای عیار که خدا رنجت دهد بی اختیار که بلای دوست تطهیر شماست علم او بالای تدبیر شماست

- (- کھال دباغی کے بعد نہایت عمدہ ہوجاتی ہے۔ بالکل طائف کے چرم کی مانند۔
  - اگر تلخ وبد بودار کلول کھال بررگز کرنه لگاؤ تو وہ کھال بہت تعقن کی بودے گی۔
- انسان کو بھی اس کھال کی مانٹر سمجھو جورطوبت کی وجہ ہے معیوب اور خراب ہوگئی ہے۔
- انسان کی روح کی بھی بہت زورے مالش کر واور رگڑ وتا کہ پاک ،صاف اور لطیف ہوجائے۔
- اورا گرتم خودایخ آپ کوپاک وصاف نہیں کر سکتے تو پھراس بات پر رضامند ہوجاؤ کہ خدا تمہارے اختیار کے بغیر تمہیں رگڑ کرپاک وصاف کرے۔
- کیونکہ دوست اور حضرت حق تعالی کی جانب سے نازل بلاومصیبت تمہاری تطبیر کا باعث ہے۔اس کا علم تمہاری تدبیر اور منصوبہ بندی سے بالاتر ہے۔)

علی بن جم عہد متوکل عبای کے شعراء میں ہے ہے۔ کہند مثق شاعر ہے۔ اس شاعر کوقید میں ڈال دیا گیا، جس کے بعد اس نے قید و بند کے فوائد، فنس انسانی کی تغییر میں زندان کے کردار، بلند ہمت انسانوں کے لئے قابلی فخر ہونے اور سب سے بڑھ کر یہ کہتے دیں جانا کس فضیلت کا حامل اور انسان کے نفس میں کیسے فضائل کی پیدائش کا سبب بنتا ہے، جیسے موضوعات کے بارے میں نہایت بلند مضامین پر مشتمل اشعار کہے ہیں۔ ان اشعار کو مسعودی نے ''مروج الذہب' میں نقل کیا ہے۔ جے ہم بارے میں نہایت بلند مضامین پر مشتمل اشعار کہے ہیں۔ ان اشعار کو مسعودی نے ''مروج الذہب' میں نقل کیا ہے۔ جے ہم

#### شاکقین اوب کے لئے درج کررہے ہیں۔

قالوا حبست فقلت ليس بضائرى حبسى و اى مهند لا يغمد؟ أو ما رأيت الليث يألف غيلة كبراً و اوباش السباع تردد؟ و النار في احجارها مخبوءة لا تصطلى ما لم تثرها الازند و الحبس ما لم تغشه لدنية شنعاء نعم المنزل المستورد

- (- لوگوں نے کہا جمہیں قیدخانے میں محبوں کرویا گیا ہے۔ میں نے جواب دیا کو کی حرج نہیں۔ (اور ذرابیہ بتاؤ) کوئی ہندی ، تیز دھار تلوار ہے جو نیام میں نہیں جاتی ؟
- کیاتم نے نہیں دیکھا کہ شیرا ہے بلندمقام اور تزک واحتثام کی بناپر گھنے جنگل میں ایک کونے کا انتخاب کر
   لیتا ہے جبکہ پست و آوارہ جانور سارے جنگل میں گھومتے رہتے ہیں۔
  - آگ چھماق میں اس وقت تک چھیں رہتی ہے اور شعلہ ور نہیں ہوتی جب تک کدا ہے دہتے پر ندرگڑا جائے۔
    - اگر کسی جرم یا پست کام کی بنا پر قید نه به دو قید خانه بهت اچهی جگه ہے۔)

#### **૿ૹઌૣઌૺઌૹૹ૽**

مشکلات ومصائب کے فوائد کو مدنظرر کھ کر ہی انسان میں قضائے الیمی پر رضامندی اور خدا کے فیصلوں پر سرتشلیم ٹم کرنے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔

#### سعدی کا کہنا ہے:

کوتاه دیدگان همه راحت طلب کنند عارف بلا که راحت او در بلای اوست بگذار هر چه داری و بگذر که هیچ نیست این پنجروز عمر که مرگ از قفای اوست هر آدمی که کشته شمشیر عشق شد گو غم مخور که ملک ابد خونبهای اوست از دست دوست هر چه ستانی شکر بود سعدی رضای خود مطلب چون رضائے اوست (- کوتاه نظر آرام و آ بائش طلب کرتے ہیں، جَبُدهارف بلاؤل کا طالب ہے، کیونکہ ابتلاء بی میں اے آرام و آ بائش فعیب بوتا ہے۔

جوچیز تبہارے پاس ہے اے چھوڑ کرآ گے بڑھو کیونکہ یہ چندروز ہ عمر کہ جس کے آخر میں موت ہے ، کوئی

حیثت نہیں رکھتی۔

- جوانسان بھی کشتہ شمشیر عشق ہے اس ہے کہدو وغم نہ کر کیونکہ ملک ابداور جاوداندزندگی تمہاری دیت و خول بہاہے۔
- دوست کے ہاتھوں جو بھی وصول کرو گے،شیریں ہوگا۔پس اے سعدی،جب بات اس کی رضا کی ہے تو پيرا چي رضا کومت جا ہو۔)

بعض ما تورادعيه مين به جمله ملتاہے:

اللُّهُمَّ إِنِّي أَسْئَلُكَ صَبُرَ الشَّاكِرِيْنَ لَكَ (خدایا! میں تجھے شکر گزاروں کا صبر مانگنا ہوں۔)

شکر گزاروں کے صبر میں کر واہد مہیں۔ان کے صبر میں شہد کی ہی مشاس ہے۔ بیرجانتے ہیں کد مشکلات،انسانی روح كى تربيت كرتى ميں اى لئے مشكلات كاسا مناكرتے ہوئے بيلوگ صرف خوش بى نہيں ہوتے بلكد خندہ پيشانى سے اس ك استقبال کے لئے جاتے ہیں اور بھی ہمی تواپے آپ کو گرداب مصائب میں پھینک دیتے ہیں۔ یعنی خودا پنے لئے مشکلات ڈھونڈتے ہیں۔ بدلوگ درحقیقت ایے مندراورگرداب بناتے ہیں جس میں پیرکراہے آپ کو پختہ کرسکیں۔

گذشته صفحات میں مذکور مولا ناروم کے اشعار کے بعد متنوی میں بیا شعار ہیں:

خوش شود دارو چو صحت بین شود

چون صفا بیند، بلا شیرین شود

بردبیند خویش را در عین مات پس بگوید اقتلونی یا ثقاتِ(۱)

گوهر قیمتی از کام نهنگان آرند آنکه او را غم جان است به دریا نرود

(- جب مشكلات كے متيج ميں قلب كوجلاملتى بيانوان مشكلات ميں مشاس پيدا موجاتى ب- جيسے صحت وسلامتی کو مرنظرر کھتے ہوئے کڑ وی دوا،لذت بخش بن جاتی ہے۔

- ا پنی فئلت کوفتح دیکتا ہے،لہذا یہ کہتا ہے کدا ہے میرے دوستو! مجھےموت کے منہ میں پھینک دو۔
- صدف کونبنگ (عظیم الجد محیلی WHALE) کے منہ سے نکال کرلا تا پڑتا ہے، جس کواین جان یاری ہووہ سندر میں ندارے۔)

ا - (اقتلونی یا ثقات: بیایکمشهورصونی کامعروف جمله ب

# التصاهر بأدى إلى:

بینکتہ بمیشہ مذاظر رہے کہ مصائب و مشکلات صرف ای صورت میں فعت ہیں کہ جب انسان ان ہے فاکہ واٹھا کے اور صبر و پامردی کے ساتھ ، صعوبت مصائب کا مقابلہ کرتے ہوئے اپنی روح کو نقطۂ کمال تک لے جائے۔ لیکن اگر انسان مشکلات نے فرار کرتے ہوئے اپنی ہے۔
مشکلات نے فرار کرتے ہوئے اپنے آپ کوآ و و زاری تک مجبوں کر لے تو بقینا اس صورت میں مصائب واقعی مصائب ہی ہیں۔
حقیقت تو ہے کہ و نیاوی فعتیں میبال کے مصائب کی ما نیز ممکن ہے ترقی و مربلندی کا باعث بن جا کمیں اور ہوسکتا ہے بدیختی وانحواط کا سبب قرار پاکس نے نیو خربت سرتا پا برضتی ہے اور نہ تی امارت مطاقا خوجتی و آسائش بساقات افلاس برختی و انحواط کا کا سبب قرار پاکس نے اور کتنی ہی مربنہ مال و دولت انسان کے انحواط و زوال کا سبب قرار پاتا ہے۔
اس فوال ناور بدامنی کی بھی جی حالت ہے۔ بہت کی اقوام پافرادامن والمان اور رفاہ کے دوران عمیا شی اور تو آسائی میں لگ جاتے ہیں جس کے نتیج میں ذلت و پستی کی پاتال میں جا گرتے ہیں ، جبکہ بہت کی اقوام ختی و مشقت اور بھوک وافلاس کے تازیانے کھا کرعزت واقعہ ار برت و افقہ ار پاتی ہیں۔ واقعہ ار بیات ہو ہوگ وافلاس کے تازیانے کھا کرعزت واقعہ ار برت کو بست کی تو نوں سے کہا ہیں تھر و فول کہ اس سے اس موجہ سے کہ این سے نہا ہو تھی کی بیا اور مصیبت اس وجہ سے کہ این سے نہا ہیں جو ان کا اس سے بن سکتی ہیں۔ جہاں فقر و غربت کو جبیل کر انسان سعادت تک بھی سے بیات میں وافوں را ہوں کے ذریاجے بربی و شیاں و دولت کے ذریاج بھی میکا م ممکن ہے۔ اورائی وونوں را ہوں کے ذریاجے بربیتی و شیات کا شکار تھی بھی سے بوشک ہو ہیں مال و دولت کے ذریاج بھی میکا م ممکن ہے۔ اورائی وونوں را ہوں کے ذریاجے بربیتی و شیات کا شکار تھی بھی ہو کہ مرب ہو ہو ہیں میں اس و دولت کے ذریاج بھی میکا م ممکن ہے۔ اورائی وونوں را ہوں کے ذریاجے بربیتی و شیات کا شکار تھی ہو کہ کو میکا ہو جو کیا کہ کو ان سے بربیتی و شیات کا شکار تھی ہو سکتا ہو ہیں مال و دولت کے ذریاج بھی میکا م ممکن ہے۔ اورائی وونوں را ہوں کے ذریاج بربیتی و شیات کا شکار کی ہو سکتا

لہذائعت کا نعت ہونا اس نعت کے بعدانسان کے رقبل پر مخصر ہے، کہ آیا اس نعت کے ملنے پر عبد شکور ہے یا انسان کفور۔(۱) ای طرح نقمت کا ہونا اس امرے وابستہ ہے کہ اس نقمت (۲) پر انسان کا رقبل کیا ہے؟ آیا صابر و بر دبار ہے یا کمزور و بے ارادہ۔ بنابر ایں ایک ہی واقعہ دو مختلف انسانوں کے لئے ، دو مختلف حالات یا رقبل کی پیدائش کا باعث بن سکتا ہے۔ یعنی ایک شخص کے لئے فعت ہے تو وہ کی شئے کسی اور کے لئے نقمت اور یہی معنی ہے ہمارے عنوان بحث کا کہ سکتا ہے۔ یعنی ایک شخص دونوں نہیں ہیں'۔

البنة الهی ومعنوی عقوبت کی حامل چیز کو بلایا تکلیف کہنا جائے۔ جیسے انسان کی بدا تمالیوں کے نتائج ۔ بینتائج اس لحاظ سے واقعی مصیبت وابتلاء بیں کہ اولاً تو انسان کے اپنے ارادے واختیار کا نتیجہ بیں اور ثانیا کسی خیریا کمال کا چیش خیمہ یا مقدمہ نہیں۔ مثلاً قساوت قبلی اور شکد لی ، جوانسان کے لئے ایک آفت ومصیبت ہے۔ جیسا کدروایت میں آیا ہے:

ا۔ کفور: ناشکرا (مترجم) ۲۔ مختمت: مصیبت صعوبت ، تکلیف (مترجم)

ماضرب الله عبداً بعقوبة اشد من قسوة القلب. (ارشادالقلوب ديلى) (خدائي مند عوقساوت قلب عزياده شديد عقوبت عدوجارنيس كيا-)

قصص انبیاء میں بیوا قعدماتاہے کہ ایک شخص نے حضرت شعیب ہے کہا کہ میرے اتنے گنا ہوں کے باوجود خدانے مجھے کیوں عقوبت میں مبتلانہیں کیا؟ جواب آیا کہ تو بدترین عقوبت میں گرفتارہے لیکن مجھے علم نہیں۔مولاناروم نے اس واقعے کو یوں بیان کیاہے:

که خدا از من بسی دیده است عیب وز کرم یزدان نمی گیرد مرا در جواب او فصیح از راه غیب وز کرم نگرفت در جرمم الله ای رها کرده و بگرفته تیه در سلاسل مانده ای پاتا به سر کرد سیمای درونت را تباه جمع شدتا کور شدز اسرارها

آن یکی می گفت در عهد شعیب چند دید از من گناه جرمها حقتعالی گفت در گوش شعیب که بگفتی چند کردم من گناه عکس می گوئی و مقلوب ای سفیه چند چندت گیرم و تو بی خبر زنگ تو بر توست ای دیگ سیاه بر دلت زنگار زنگار ها

- ۔ کسی شخص نے حضرت شعیب کے زمانے میں کہا کہ خدانے مجھے سے بے شار معیوب کا موں گوسرز دہوتے و مکدا سے
- ۔ کتنے بی گناہ اور جرم مجھے خداوند تعالی نے ہوتے دیکھے ہیں،کیکن اپنے کرم کی وجہ سے میرامواخذ ونہیں کرتا۔
  - خدا نے شعیب کے کانوں تک صاف وواضح ،غیب سے بیجواب پہنچایا۔
- ۔ اے وہ مخص کہ تونے پیکہا کہ میں نے کتنے گناہ کرڈالے لیکن خدانے اپنے کرم کی بناء پر میرے جرم کا مواخذہ نہ گیا۔
  - (تیراید کہنا)غلط ہاور برعکس اے احمق! تونے سیدھارات چھوڑ کرصحراہ کی راہ لے لی ہے۔
  - آہتہ آہتہ میں تیری پکڑ کروں گا اور تو بے خبر ہوگا۔ تو زنجیروں میں سرے یا وَل تک جکڑ اجا چکا ہے۔
  - - تیرے دل میں تلے اوپر زنگ کی تہیں لگ چکی ہیں اور تیرادل اسرار عالم ہستی کو مجھنے ہے قاصر ہے۔)

یعنی الے مخص تیری سوچ برعکس ہے۔ اگر خدا تحقیق ایسی ظاہری عقوبت میں مبتلا کرتا کہ تھیے خودعقوبت کا احساس ہوجاتا اور تو ایسی ہی عقوبت کا مستحق ہوتا تو اس وقت بہت ممکن تھا کہ تیری عقوبت عقوبت نہ ہوتی بلکہ درحقیقت لطف ورحت السی ہوتی ، کیونکہ شاید تیری ہیداری اورانمتا ہوگا ہاعث بن جاتی ۔ لیکن اس وقت تو خودا پنے عمل کے نتیجے میں جس عقوبت کا شکار ہے وہ ایسی عقوبت ہے جو واقعی سرتا پاعقوبت ہے۔

حقیقی اور واقعی عقوبتیں خودانسان کے اپنے اعمال کا متیجہ ہیں۔اعمال کے آٹار ونتا گج کے بارے میں قر آن کریم کا ارشاد

:

#### وَ مَا ظَلَمْنَاهُمْ وَ لَكِنَ كَانُوا آنَفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ. (١)

روسو(۲) نے ''امیل' کے نام سے تربیت اطفال کے موضوع پرایک کتاب کھی ہے۔ ولچپ کتاب ہے۔''امیل'' ناول کے فرضی بچے کا نام ہے جس کی وہ تربیت کر رہا ہے اور اس کی شخصیت کے جسمانی ونفیاتی پہلوؤں کو اجا گر کرنے کی کوشش میں مصروف ہے۔ ان تمام مواقع پر روسوکی کوشش میہ ہے کہ امیل کوعالم طبیعت کے ساتھ ایک مشق کی حالت میں رکھتے ہوئے قدرت کے سردوگرم حالات سے پنچہ آزمائی کروا تارہے۔

روسو کے مطابق بدنھیب بچے وہ ہیں جن کے والدین ان کی پر درش ناز و نعمت کے سائے ہیں کرتے ہیں۔ انہیں زمانے کے سردوگرم سے دورر کھتے ہیں اور زندگی کے نشیب و فراز ہیں قدم نہیں رکھنے دیتے۔ ایسے بچے صعوبتوں کے مقابلے ہیں حساس و نازک ہوجاتے ہیں، اور لذت و آسائش کا ادراک کھو بیٹھتے ہیں۔ اس کمزور سے پودے کی ما نند جونیم ہی کے جھو تکھ سے بھی کا نپ جاتا ہے اور چھوٹا سا در پیش حادثہ بھی ان کے لئے اس قدر باعث رخی و نم ہے کہ انہیں خودش کے بارے ہیں سوچنے پر مجبور کر دیتا ہے۔ ادھر دوسری طرف اسباب لذت کی بھر پور فرا ہمی بھی ان میں فرط شوق و نشاط کو پیدا کرنے میں ناکا مرجتی ہے۔ ایسے انسان نعمتوں کی لذت کو بھی نہیں پاکتے۔ ان اوگوں نے بھی بھوک کا مزہ تک نہیں چکھا تا کہ لذت طعام کو بجھے کیس۔ ان کے لئے رنگار نگ کھانے ، دیباتی بچے کو نھیب جو کی رو ٹی ہے بھی کم قدرو قیت اور کہیں زیادہ ب

۔ صادق ہدایت (۱) نے خودکشی کیوں کی؟اس کی خودکشی کی وجو ہات میں سے ایک وجداس کامتمول گھرانے سے تعلق رکھنا

ا۔ ہم نے ان رقام میں کیا بلکہ بیاوگ خودائے او رقام کرتے ہیں۔ (سور مُقل ۱۱۸)

تھا۔ اے ضرورت ہے کہیں زیادہ جیب خرج ملتا تھا، کیکن اس کی فکر وسوج سیج اور منظم نہتی۔ ایمان کی دولت سے خالی تھا او ردنیا کو اپنی طرح بوالہوں، بے مقصد اور حماقت ہے جرپور جھتا تھا۔ جن لذائذ سے وہ آشنا تھا، غلیظ ترین لذتیں تھیں۔ اور ان لذتوں میں اب اس کے لئے کوئی چاشنی باتی نہتی کہ جس کے انتظار میں وہ حزید زندگی گز ارے۔ وہ دنیا سے مزید لذتیں نہیں لذتوں میں اب اس کے لئے کوئی چاشنی باتی نہتی کہ جس کے انتظام سوچ کے ما لک اور ایمان کی دولت سے بہرہ تھے، لیکن اس کی طرح معاشرے کے شکم میر ومتول طبقے سے تعلق نہیں رکھتے تھے، ان کے لئے مزید لذتیں موجود تھیں لہذا انہوں نے خوکشی نہیں۔

صادق ہدایت جیے لوگ اگر دنیا ہے شاکی ہیں اورا ہے قیج النظر سمجھتے ہیں تو ان کے پاس اس کے سواکوئی اور راستہ ہی خبیس ۔ بیان کے ناز پروردہ ہونے کا قطعی نتیجہ ہے۔ بیلوگ مواہب الہی کی مٹھاس کا احساس نہیں کر سکتے ۔ اگر صادق ہمایت کو ایک گاؤں میں لے جاکر ہل چلوا یا جاتا، چھٹے پرانے کپڑے پہنا کر گرشگی کا مزہ چکھا یا جاتا، اس کی پشت پر بوقت ضرورت تھیجئے کر تازیانہ بھی برستا اور جب اے شدید بھوک گلتی تو اس کے سامنے روثی ڈال دی جاتی تو یضینا اس وقت اسے زندگی کے معنی سمجھ ہیں آجاتے اور روثی یانی نیز زندگی کے دیگر ماوی ومعنوی حالات اس کی نظر میں قدرو قیت بیدا کر لیتے ۔

شخ سعدی نے گلتان کے پہلے باب میں ایک دکایت نقل کی ہے۔ کہتے ہیں: ایک آ قااپنے غلام کے ساتھ پانی کے جہاز میں بیٹھا۔ غلام نے آج تک سمندر ند دیکھا تھا۔ لہذا مارے خوف کے اس نے اتنا چیخنا چلانا شروع کردیا کہ دوسرے مسافر بھی پریشان ہوگئے۔ وہاں موجودا یک تحکیم نے کہا کداس کا علاج میرے پاس ہے، غلام کواٹھا کر سمندر میں پھینک دو۔ غلام نے اپنے آپ کوسمندر کی متناظم و ہے رحم المواج کے درمیان پاکردوبارہ جہاز تک پہنچنے کے لئے نہایت شدومہ ہاتھ پاکس مارنا شروع کردیئے تاکہ کی طرح ڈو بنے سے فی جائے۔ چند دقیقوں کی ہے سودکوشش کے بعد جب ڈو بنے لگا تو تحکیم یا وال مارنا شروع کردیئے تاکہ کی طرح ڈو بنے سے فی جائے۔ چند دقیقوں کی ہے سودکوشش کے بعد جب ڈو بنے لگا تو تحکیم نے اسے دوبارہ اٹھا کر جہاز میں لانے کا تھم دیا۔ اس واقع کے بعد غلام آ رام سے شتی میں بیٹھ گیااورا یک آ واز بھی نہ نکال ۔ خاسب دریافت کیا گیا، اس نے جواب دیا: اسے سمندر میں پھینکنا ضروری تھا تا کہ یہ جہاز کی قدرو قیمت کا اندازہ کرسکے۔

یقیناً مصیبت کا مز و چکھنے کے بعد ہی لذتوں سے لطف اندوز ہوناممکن ہے۔ اسان جب تک گہری کھا کی میں شاتر ہے

ا۔ ہدایت ٔ صادق ٔ اعتصادالملک کا بیٹا۔ ولادت تہران <u>۴۰۱</u> وابتدائی تعلیم تہران میں حاصل کی۔اس کے بعد فرانس گیا۔ وہاں فرانسیسی زبان اورادب کی تعلیم حاصل کی۔ ۴۳۱ و میں بمبئی گیاوہاں قدیم فاری (پہلوی) زبان سیسی ۔ایک مرتبداز بکستان کا سفر مجھی کیا۔اور بالآخراہ <u>19</u> ومیں ، بیرس میں اپنے گھر کے شمل خانے میں خود کئی کرلی۔ بیر شہور ناول نگارتھا۔ فرانسیسی زبان میں اس کے متعدد ناول ترجمہ ہو بچکے ہیں۔ (مترجم)

پہاڑ کی بلندی کا انداز ہمیں کرسکتا۔ بورژ واطبقے سے تعلق رکھنے والے معمولاً ایمان سے محروم ہوتے ہیں۔ پہطقہ زندگی کی قدر و
قیت اوراس کی لذتوں سے نا آشنا، کا نئات کی خوبصورتی کے ادراک سے عاجز اور حیات و زندگی کے معنی کو بیجھنے سے قاصر
ہے۔ لذت ورفاہ کی زیادتی نے انسان سے اس کے جذبات کو چھین کراسے ہراحساس سے عاری اور نجی بنا دیا ہے۔ ایسا ہی
انسان چھوٹے چھوٹے مسائل کی بناء پر خودکشی کر بیٹھتا ہے۔ مغربی دنیا میں زندگی کو بے مقصد سیجھنے کا فلسفہ جہاں ایک طرف
انسان سے محرومی کی بناء پر ہے قو دوسری طرف بے حدر فاہ وآسائش کی سوغات ۔ مغرب ، مشرق کے دستر خوان پر بیٹھ کر ، مشرق
ہی کاخون چیس رہا ہے ، پھر کیوں زندگی کی بے مقصد بہت اور نیمبیلزم (۱) کا نعرہ ندلگا ہے۔

جولوگ خودگی کی وجہ حساس اور زم ونازک مزاج ہونے کوگروائے ہیں پہلے انہیں ہے جھنا چاہے کہ آخر ہے نازک مزاجی اور حساسیت کس قسم کی ہے ؟ ان کی حساسیت اور زاکت مزاج ان کے ذوق وادراک کی حساسیت نہیں ۔ ان کے حساس ہونے کا معنی ہرگزینییں کہ ان کی فیم لطیف ہے اور ہیا ہے مفاہیم کا ادراک رکھتے ہیں جنہیں دوسرے افراد سجھنے ہے قاصر ہیں ۔ بلکہ ان کی حساسیت کا معنی ہے کہ کا نتات کی خوبصور تیوں اور رعنا نیوں کے سامنان کے جذبات سردو ہے روئی ہیں اور پہاگی رفتی کی حساسیت کا معنی ہے کہ کا نتات کی خوبصور تیوں اور رعنا نیوں کے سامنا کرنے پر بہت جلد فلکسین ہوکر پہا ہوجاتے ہیں۔ ایسی انسانوں کوخود کئی ہی کرلینی چاہے اور کیا بہتر کہ یہ خوری ہی کرلیں! کیونکہ میر ہیں ہے ہو اور کیا بہتر کہ یہ خوری ہی کہ کہ کی سامنا کرنے پر بہت جلد فلکسین ہوکر پہا ہوجاتے ہیں۔ ایسی بہتر کہ انسانی معاشرہ ان کے آلودہ وجود ہے پاک ہوجائے۔

کی زمانے میں میری ایک شخص سے رمی میں سام ملیک تھی ، میں اسے دنیا کے خوشحال ترین انسانوں میں سے جھتا تھا۔

اس کے لحاظ سے تمام مادی و سائل اس کی وسترس میں شخے۔ مال ودولت ، عہدہ ، مقام اور شہرت غرضیکہ تیمی کچھ تھا۔ ایک روز ساب جا اولا و ہونے کا ذکر چھڑا کہ ہو گھا۔ ایک روز ساب جا ہتا ہوں کہ صاحب اولا و ہونے۔ میں میرا آ کا بی کافی ہو ، ایک اورانسان کے اسباب رنج کو کیوں فراہم کروں ؟ جو تکالیف میں نے کیوں جو اب دیا: اس و نیا میں میرا آ کا بی کافی ہو ، ایک اورانسان کے اسباب رنج کو کیوں فراہم کروں ؟ جو تکالیف میں نے کے کھی اور واقف ہوا تو بھی پر بیعقد و کھی جیرے ، اسباب رنج کو کیوں فراہم کروں ؟ جو تکالیف میں اس کے لئے سوائے رنج و کھا کہ بچارہ چے کہدر ہا ہے۔ است محم وقیش کی زندگی میں اس کے لئے سوائے رنج و کھا کہ بچارہ کے کہدر ہا ہے۔ است میں کین زندگی میں اس کے لئے سوائے رنج و کھو کے کہواور ہے تی نہیں۔ ہم جن افراد کے بارے میں جھتے ہیں کہ انہوں نے اپنی زندگی سے سارے رنج وکم وورکر لئے ، معمولاً کے کہواور ہو تی نہیں۔ ہم جن افراد کے بارے میں جھتے ہیں کہ انہوں نے اپنی زندگی سے سارے درکر لئے ، معمولاً کے کہول کو کیورکو کی کے دورکر لئے ، معمولاً کے کھورکو کیورکو کی کی دورکر لئے ، معمولاً کے کو کو کو کیورکو کے میاکسی کی کورکو کی کھورکو کے کو کو کو کو کو کو کھورکو کھورکو کی کی کو کی کو کو کی کی کو کی کو کو کو کو کو کو کو کی کو کو کو کی کو کی کو کی کو

ا- NIHILISM - شک مطابق کے معنی میں ہے۔ یعنی حقیقت کے ساتھ عناد۔ ایک بدگمانی پربئی نظریہ جس کے مطابق دیا میں کوئی
چیز موجود نہیں اور اگر ہے بھی تو قابل فہم نہیں ۔ اور اگر قابلی فہم ہے تو قابلی بحث وا ثبات نہیں ۔ نزویک کی گذشتہ صدیوں میں
شو پنہا ور کا نظریہ بیلوم میں سے سمجھا جاتا ہے۔ معاشرتی نقط تگاہ سے یا صطلاح اس نظریئے کے لئے استعمال کی جاتی ہے کہ جس
کے مطابق بشریت کا کمال وار نقاء ای وقت ممکن ہے جب تدن بشریت کے تمام مظاہر کو تباہ کر کے فتم کردیا جائے۔ واضح ہے کہ
اخلاقی حوالے سے یہ نظریہ برا خلاقی اور ش کا مشکر ہے۔ (مترجم)

وبی سب سے زیاد وغمول کے محاصرے میں ہوتے ہیں۔

مشکلات ومصائب، بلاشبہ بہت بردی نعتیں ہیں جن کی خاطر ہمیں پرور دگار کاشکرا داکر ناچاہئے۔الی نعتیں جوبصورت قبر جلوہ گر ہوتی ہیں، بالکل ای قبر کی مائند ہیں جو بھی بھی ،لطف کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ایسے قبر کا بھی بجائے خودشکر گزار ہونا چاہئے ۔لیکن بہر حال بیہ بات یا در ہے کہ نعت کا نعمت ہونا یا قعمت ہونا ،اان کے مقابلے میں ہمارے روعمل پر شخصر ہے۔ہم تمام قعموں کو نعتوں میں بدل سکتے ہیں۔ چہ جائیکہ وہ اشیاء جو ظاہر ہی نعتوں کی صورت میں ہوں۔اس طرح نعتوں کو تعموں میں بدل سکتے ہیں، چہ جائیکہ وہ امور جو بلاومصیبت کی شکل میں ہی ہم پر نازل ہوتی ہیں۔

# 

اس جھے کی ابحاث ہے ہمیں یہ نتیجہ ماتا ہے کتخلیق عالم کے عناصرتر کیبی (FORMULA) تضاد پریٹی ہیں اور دنیا بجز مجموعہ اضداد کے کچھاورنہیں یہ ستی ونیستی، حیات وموت، بقاء وفناء ،محت و بیاری شعیفی و جوانی اورخوش بختی و بدیختی سیسب اس عالم بیں ایک دوسرے کے ساتھ ساتھ ہیں۔اور بقول شخ سعدی

> "گنج و مار و گل و خار و غم و شادی بهمند" (فزانے پرسانپ، پھول کےساتھ کا نے اورثم کےساتھ ٹوٹی ہے۔)

## مولا ناروم كہتے ہيں:

مغز تازه شد چو نخراشید پوست صبر کردن بر غم و سستی و درد کان بلندیها همه در پستی است در بهار است آن خزان مگریز از آن می طلب در مرگ خود عمر دراز

رنج، گنج آمد که رحمتها در او است
ای برادر موضع تاریک و سرد
چشمه حیوان و جام مستی است
آن بهاران مضمر است اندر خزان
همره غم باش و با وحشت بساز

- (۔ رنج ایک خزانے کی مانند ہے کیونکہ اس میں رحمتیں پوشیدہ ہیں۔ کیونکہ جب چھلکا اتر تا ہے تو مغزاور پھل کا تاز ہ گودانکلتا ہے۔
  - اے برادر! شک وسر دوتاریک مقام پرصبر کرناغم ودردگو برداشت کرنا۔۔۔۔
  - آبِ حیات اور سرورونشاط کا باعث ہے۔ کیونکہ بیتمام بلندمقامات پستی اور نچلے مقام پر جا کرنصیب ہوتے

- · (خوشحالی کی) بہار، (مشکلات کی) خزال میں تنفی ہے۔ یہ بہارای خزال میں ہے، لہذااس خزال ہے دورمت بھا گو۔
  - غم کے ساتھ رہنا سیکھواور وحشت کے ساتھ آشنار ہو۔ اپنی موت میں عمر دراز کو ڈھونڈ و۔)

عالم ہستی کے مادے کا ہر آن تغیر اور تکامل وارتقاء کی جانب اس کا رواں دواں رہنا، اس کے تصادیے ہی نھاُت پاتا ہے۔اگر تصاد نہ ہوتا تو عالم ہستی میں رنگارنگ اختلاف اور تکامل کا بھی کوئی نام ونشان نہ ہوتا اور نہ ہی عالم ہستی ہر لحظ ایک نے روپ میں دکھائی دیتا۔ مزید برآں صفحہ ہستی پر سلسل نت نے نفوش بھی ندا بھرتے۔

ندگورہ بالانظریے کوفلنی رنگ دیتے ہوئے یہ کہہ سکتے ہیں کہ: مادے کی مختلف صورتوں میں وُ صلنے کی قابلیت اورخود صورتوں کا باہمی اختلاف جہاں تخریب وتعیر دونوں کا باعث ہے وہیں انعدام وایجاد کا سبب بھی ہے۔ ماضی کی تخریب اور مستقبل کی تعیر، قدیم صور دفقوش کو معدوم کرنا اورنت نئے نفتوش کی تخلیق ای کے باعث ہے۔ اگر انہدام دجابی تضاد کی بنا پر ہے توجو کا دتکا مل کا سبب بھی بہی تضاد ہے۔ کیونکہ اگر کوئی بھی شئے منہدم نہ ہوتی تو اجزاء کی جدیدتر کیب اور ان کے تکامل و ارتقاء کا بھی کوئی تصور نہ ہوتا۔ جب تک کسی چیز کے اجزاء وعنا صرحمل در دچمل کے باہمی سلسلے کوشر و گانہ کردیں اس وقت تک ارتقاء کا بھی کوئی تصور نہ ہوتا۔ جب تک کسی چیز کے اجزاء وعنا صرحمل در دچمل کے باہمی سلسلے کوشر و گانہ کردیں اس وقت تک جدید مرکب کی پیدائش کا سوال بی پیدائیں ہوتا۔ لہذا سے کہنا تھے ہے کہ'' تضاد تمام خیرات (خیر کی جمع ) کا سرچشہ، ستون عالم بستی اور نظام عالم کی پائیداری کی اسماس ہے''۔ کتاب بذا کے حصہ اول میں ماہیت عدل پر گفتگو کے دوران کہ عدل کیا ہے؟ اسفار کی دوسری جلد سے صدر المتاکم لیمین کے پر مغز کلمات کا اقتباس پیش کیا گیا، جس میس جم نے بیدواضح کیا تھا کہ موجوب اصورت کی جمع ) اورمواد (مادہ کی جمع ) میں مسلسل تبدیلی رونما ہوتی رہتی ) میں مسلسل تبدیلی رونما ہوتی رہتی ) میں میں جم نے بیدواضح کیا تھا کہ موجوب صورتوں میں مسلسل تبدیلی رونما ہوتی رہتی کیا ہیں میں جم نے بیدواضح کیا تھا کہ موجوب صورتوں میں مسلسل تبدیلی رونما ہوتی رہتی کیا ہوتی ہوتی ہیں میں جم نے بیدوائی کہنا ہوتی موجوب سے میں جم نے بیدوائی کہنا ہوتی ہوتی ہوتی ہیں جن کے بھوجب

لولا التضاد ما صحّ دوام الفيض عن المهدأ الجواد. (اسفار) (اگرتضادنه وتاتوخدائ كريم كى جانب سے سلسائة فيض جارى ندر بتا۔)

عالم طبیعت میں ہر گخلانقطاع واتصال ، جاگ کرنے اور پیوند نگانے نیز کاشنے اور سینے کا سلسلہ جاری ہے۔اور یہی امر اس عالم کے عناصرتر کیبی کالا زمہ بھی ہے۔ عالم طبیعت کا مادہ ،گردش میں آئے ہوئے سرمائے کی مانند ہے کہ جس کا منافع ای گردش کے مرجون منت ہے۔اگر بی عالم ثابت اور نا قابل تغیر ہوتا تو نفع ونقصان سے دورا یک منجمدا ثاثے کی مانند ہوتا۔ اثاثوں کی مخصوص ومعین مقدار کے ذریعے جب بازار میں سرمایہ کاری کی جاتی ہے تو بھی بیسرمایہ کاری نفع کی نوید لاتی ہے اور بھی نقصان کا داغ لگاتی ہے۔ کیکن بازار میں موجود تمام اٹا توں کونظر میں رکھیں تو قطعاً کسی نقصان کا دجود ہی نہیں ہوتا اور

صرف اور صرف ا ثالثوں کی مقدار بردھتی رہتی ہے۔

نظام عالم میں موجود تمام مادوں کا ،ان کی قابلیت اور متضا دصورتوں کے ذریعے کام میں آنا یقیناً نفع بخش ہے اور عالم ستی کوایک ارتقاء کی جانب لے جاتا ہے۔ ڈائیلکنک منطق (DIALECTIC LOGIC) میں مسئلہ تضاد کوایک نہایت اہم مسئلے کے عنوان سے زیر مطالعہ لا یا جاتا ہے اور یہی مسئلہ اس فلنفے کی جہاں بنی کی اساس بھی قراریا تا ہے۔ لیکن مذکورہ فلنفے کی بیدائش ہے بھی پہلے اسلامی فلاسفہ وعرفاء نے مسئلہ تضاد پر بحث کرتے ہوئے اس سلسلے میں نہایت ولچسپ نکات بیان کتے ہیں جتی بیزنانی فلفے کے بعض مفتولات ہے ہیا ہاہ بھی سامنے آئی ہے کہ بیدستکہ وہاں بھی زیر بحث رہاہے۔ طعطاوی نے اپنے تفییر'' الجواہر'' (1) میں سقراط ہے بیہ بات نقل کی ہے کہ سقراط قانونِ تضاد کوحیات بعدالموت کی دلیل کے طور پر پیش کرتا تھا۔

طعطاوی رقم طراز ہے: جب سقراط کوموت کی سزاوی جارہی تھی تو اس نے اپنی زندگی کے آخری کھات میں حیات بعد الموت کوثابت کرنے کے لئے بددلیل پیش کی:

''ہم ویکھتے ہیں کہ عالم ہستی ہیں مسلسل ایک متضاد شئے سے دوسری متضاد شئے پیدا ہوتی ہے،خوبصورتی بدصورتی ے ، عدل وانصاف ظلم و تتم ہے ، نیند بیداری ہے ، بیداری نیندہے ، کمزوری قوت ہے اور ای طرح ان کے برعکس بھی۔۔۔ہر چیزا پی ضد سے وجود میں آتی ہے۔۔۔موت وزندگی ادرہتی ڈیستی نیز ای کلی قانون کے تحت آتے ہیں اورای دلیل کی بناء پرموت ہے ایک نئی زندگی کو وجود میں آنا جا ہے ورنہ عالم طبیعت کا بیتمومی کلیاؤٹ جائے گا۔'' مولا ناروم اضدادگی ایک دوسرے کے طن میں پرورش کے بارے میں کہتے ہیں:

با خود آمد گفت ای بحر خوشی اح نهاده هوشها در بیهشی بسته ای در بیدلی دلداده ای طبوق دولت بسندى انبدر غل فقر آتـــش، انــدر آب ســوزان، مــنـدمـج دخلها رويان شده از بذل و خرج السماحُ يسا أُولِي النعما رباح إنّسا النحيراتُ نِعمَ الْمُرتبط

خــواب در، بسنهـاده ای بیــداری ای منعمى ينهان كنى در ذُلَ فقر ضد، اندر ضد، پنهان مندرج روضیه ای در آتیش نیمبرود درج تاب ه گفت ه مصطفی شاهِ نجاح مسا نَسقَسصَ مسالٌ من البصيدة ات قبط

ا۔ جلدااصفحہ۵۔

زنسدگسی جساودان در زیسرِ مسرگ پئیسسیئ

فسخسرهسا اندر ميسان نشكهما است

آتشسى يسا خساك يسا بسادى بىدى

هستسي ديسگر بسجساي او نشساند

بعد يكديكر دوم بسه ز ابتدا

میسوهٔ شیسریس نهان در شاخ و برگ شسسهٔ در تک دریسا گهسر بسا سنگها است

☆.....☆ ☆.....☆

تو از آن روزی که در هست آمدی از مسلل، هستسی اول نسمسانسد هسمچنین تا صدهزاران هستها

☆.....☆ ☆.....☆

ذره ذره هسمجو دیس با کافسری
و آن دگر سوی یسمین اندر طلب
در میان جزوها حربی است هول
در عناصر در نگر تا حل شود
که بر ایشان سقف دنیا مستوی است
است آب اشکننده هر شرر
لاجرم جنگی شد اندر ضر و سود
هسر یکی باهم مخالف در اثر
هر یکی باهم مخالف در اثر

این جهان جنگ است چون کُل بنگری آن یک فرّه هسمسی پسرّد بسه چپ جنگ فعلی، جنگ طبعی، جنگ قول این جهان زین جنگ قائم می بود چار عسسر چار استون قوی است هسر ستونسی اشکنندهٔ آن دگر پسس بنای خلق بر اضداد بود هست احوالت خلافِ یکدگر فوج لشکرهای احوالت ببین

- ( اپنے آپ میں آ کراس نے کہا: اے اوقیانوس و بحرخوشی (لیعنی خدا)! تونے ہوش کو بے ہوشی میں رکھا ہے۔ (لیعنی نیند کے اندر حقیقت پرمپنی خواب د کھائی دیتے ہیں)
  - نىندكو بىدارى مىں ركھا ہے اور بے دلى كو دلدا د كى ميں \_
  - غربت کی ذلت میں بغتوں کو مخفی کررگھا ہے اور طوق افلاس میں تمغهٔ مال ودولت دیتا ہے۔
    - ایک ضدد دسری ضد کے اندر موجود ہے۔آگ پانی میں چھپی ہے۔

عدلالعي

- آتشِ نمرود میں ایک باغ کھاتا ہے اورخرج (انفاق) کر کے آمدنی میں اضافیہ وتا ہے۔
- یبان تک کد حفرت رسول اکرم ملط الله شاہ نجات کے کہنے کے مطابق عفوودر گذرصا حبانِ نعمت کے لئے بہترین-منافع اور فائدہ ہے۔
- ۔ مال بھی صدقہ وخیرات کی مدمیس خرج کرنے ہے ہرگز کم نہیں ہوتا،اور نیک کام بھی خدا ہے بہترین ارتباط کا وسیلہ ہیں۔
  - عیشهااورشیرین کھل، درخت کی شاخوں اور پہنوں میں مخفی ہےاور جاودان زندگی ہموت میں مخفی ہے۔
  - سندر کی تبه میں انز کر پھروں کے ساتھ گہروموتی ہیں۔عزت،افتخاراورسر بلندی ذلتوں کے درمیان مخفی ہے۔
    - اے انسان! تواہے وجود میں آنے کے پہلے دن سے بی یا آگ تھا، یا خاک یا ہوا۔
  - تم جب بھی بعد والے مرطے میں داخل ہوئے تو تمہارا پچھلا مرحلہ تم ہوگیا اور تمہیں ایک جدیداور تی ہتی ملی -
    - ای طرح تمهاری ہزاروں ستیاں اور وجود کے مراحل ہیں جس کا ہرا گلامرحلہ، پچھلے مرحلے ہے بہتر ہے۔
  - ۔ یہ جہاں ایک جنگ میں مصروف ہے اگراس کودیکھوتو بیا یک ایسے مجموعے کی مانند ہے جس کے اجزاء جنگ میں۔ مصرف ہیں۔
    - ایک ذرہ بائیں طرف اچھل رہا ہے تو دوسرے کوڈھونڈنے کے لئے دائیں ست جانا پڑے گا۔
- ۔ طبع کی جنگ بغل کی جنگ اور قول کی جنگ، یہ نتیوں جنگیں ایسی ہولناک ہیں جواس عالم کے اجزاء کے درمیان چھڑی ہوئی ہیں۔
  - یہ جہاں اس جنگ اور کشکش کی بدولت قائم ہے تم اس کے عناصر پر توجہ رکھوتو یہ سیکہ ل ہوجائے گا۔
- چارعناصر، در حقیقت عالم طبیعت کے چارمضبوط ستون ہیں جن کے ذریعے دنیا کی حصت سنبھلی ہوئی ہے ( یعنی دنیا کا تحصارے )۔
  - برعضر، دوسرے عضر کا تو ڑے اور عنصر آب ہر چنگاری اور اشتعال کوفروکش کرتاہے۔
    - لبذاخلقت كى بناواساس ،اضداد پر بےلبذاسودوزياں كى ايك تشكش ہے۔
- اے انسان! تیرے احوال وحالات ایک دوسرے ہے تکراتے ہیں اوران میں باہمی اختلاف ہے۔اوران میں سے ہرا یک کی تا ٹیرمخلف ہے۔
- یں ذرااین احوال وطبائع کے شکر کا ملاحظہ کرو کدان میں ہے ہرایک احوال دوسرے کے ساتھ جنگ میں مصروف ہے۔)

علی الوردی کے مطابق، ابن خلدون نے اپنی کتاب ''المہز لہ' میں بیکہا ہے: ''ان التنازع عنصر اساسی من عناصر الطبیعة البشویة ، ''''د کشکش اور تنازع طبیعت بشری کے بنیادی عناصر میں ہے ایک عضر ہے۔' مشہور جرمن قلنی بیگل کہ جس کی کتاب کا اقتباس ہم نے گذشتہ صفحات میں چیش کیا ، اضداد کے بارے میں ایک خاص نظریہ رکھتا ہے جے بیگل ڈائللک (HEGEL'S DIALECTIC) کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور فلنے کے نام نہاد مدگی ، افراط ہے اس نظریے کے ذریعے استدلال کرتے ہیں۔ اس کا کہنا ہے: ''ہرتنم کی فکریا اشیاء، اور دنیا میں ہرتنم کا تصوریا ہرتنم کی حالت بہت شدو مدے اپنی ضد کی جانے کچنی حاتی ہے اور پھر

'' ہرفتم کی فکریااشیاء ،اور دنیا میں ہرفتم کا تصور یا ہرفتم کی حالت بہت شدو مدے اپنی ضد کی جانب بھنجی جاتی ہے اور پھر اس کے ساتھ متحد ہوکر اور برتر اور مزید گنجلک مجموعے کوتشکیل دیتی ہے۔۔۔ ہرحالت اور ہرا تراپنے ایک نقیض اور متفادامر کامتلزم ہے جس کے درمیان تحول ، ایک ہم آ جنگی اور مطابقت پیدا کرتے ہوئے ان متفادامور کو وحدت و اتحادیش بدل دیتا ہے۔''(1)

امیرالمومنین علیدالسلام نے اپنے متعدد خطبول میں قانون تضاد کی جانب اشارہ فرمایا ہے: خطبہ ۱۸ میں فرماتے بن:

يِتَشُعِيرِهِ الْمَشَاعِرَ عُرِفَ أَنُ لَامَشَعَرَ لَهُ وَ بِمُصَادِّتِهِ بَيْنَ الْاَشْيَاءِ عُرِفَ أَنُ لَاضِدَّ لَهُ، وَ بِمُقَارَنَتِهِ بَيْنَ الْاَشْيَاءِ عُرِفَ أَنُ لَاقَرِيْنَ لَهُ. ضَادَّ النُّورَ بِالظُّلْمَةِ، وَ الْوُصُوحَ بِالْبُهُمَةِ، وَ الْجُمُودَ بِالْبَلَلِ، وَ الْحَرُورَ بِالصَّرُدِ، مُوَّلِفٌ بَيْنَ مُتَعَادِيَاتِهَا، مُقَارِنَ بَيْنَ مُتَبَايِنَاتِهَا، مُقَرِبٌ بَيْنَ مُتَبَاعِدَاتِها، مُفَرِقٌ بَيْنَ مُتَدَايَنَاتِها.

اس مقام پر جناب امیر المومنین علیم عرفت الهی کے سلسلے میں اس اصول سے که'' وہ کسی بھی شئے کی مانز نہیں'' استفادہ کرتے ہوئے خدا کی صفات سلبیہ کو عالم طبیعت کے ساتھ مواز نے کے ذریعے بیان فرمار ہے ہیں۔ مذکورہ بالاا قتباس کے معنی یہ ہیں:

خدانے حس وشعور کے جسمانی نظام واعضاء کوتخلیق کیا۔اس سے پیچھ پیس آتا ہے کہ وہ خود کو کی عضواور جسمانی نظام مہیں رکھتا۔ بعبارت ویگر ، مخلوقات کوشعور وادراک عطاء کرنے کی خاطر، ذات باری کی جانب سے آنہیں مخصوص محل وقوع پر متعلقہ اعضاء عطا کرنااس بات کی دلیل ہے کہ خود ذات باری کا ادراک وشعور کسی اعضاء و جوارح کامختاج نہیں ۔موجودات کے درمیان اس کی جانب سے عطا کردہ تضاد،اس امرکی دلیل ہے کہ خود اس کی کوئی ضد نہیں۔ چیز دل کو جواس نے درمیان اس کی جانب سے عطا کردہ تضاد،اس امرکی دلیل ہے کہ خود اس کی کوئی ضد نہیں۔

ا - "تاريخ فلسفه" ويل ويورنث \_

وضوح کوابہام کی بھٹکی کوتری کی اورگرمی کوسر دی کی ضد قرار دیا۔وہ باہمی عنا در کھنے والی اشیاء کوا بیک مرکز پرجع کرنے والا اور باہم پیوستہ اشیاء کوا بیک دوسرے سے جدا کرنے والا ہے''۔ تعد

مخلیق آدم کے بارے میں خطبہ نمبرامیں فرماتے ہیں:

"معجوناً بطبيعة الالوان المختلفة و الاشباه المؤتلفة و الاضداد المتعادية و الاخلاط المتباينة." يهال پرآپ اس امركے بيان كے بعد كه خدائے گل آدم كوزمين كے مختلف حصول سے لے كراس كاخمير بنايا پھر اس ميں روح پھوكى ،اس تخليق شده انسان كے اوصاف كوبيان كررہے ہيں:

'' مختلف چیزوں سے اس کے خمیر کو تیار کیا ، اس میں بکساں اور باہمی مشابہت رکھنے والے اجزاء بھی ہیں اور متضاد و مخالف اجزاء بھی''۔

# <sup>શીનું</sup> મુક્લાનું મુક્સુલ

ایسے عالم ہستی میں کہ جس کا وجو وحرکت وجنبش ہی کی ہدولت ہے یقیناً تضاد ہی کو حکومت کرنی جا ہے۔ کیونکہ حکماء کے بقول' ابغیر کسی وجو دِمعاوق (۱) کے حرکت ممکن نہیں''۔(۲) حرکت سعی وکوشش کا نام ہےاور کوشش تصادم وتعارض کے بعد عی ظہور میں آتی ہے۔

بعبارت دیگر میکہا جاسکتا ہے کہ: کوئی بھی طبیعی حرکت بغیر' دقیر'' کے ممکن نہیں۔ ہرجہم اپنے طبیعی کل وقوع پر نہ ہونے ک صورت میں ہی اس کی جانب حرکت کرتا ہے۔ لیکن اپنے طبیعی کل وقوع پر موجود ہونے کی صورت میں ساکن اور بے س و حرکت ہوتا ہے۔ انسان بھی کسی کمال کے فقدان کی صورت میں ہی متعلقہ کمال کے حصول کی تلک و دوکرتا ہے۔ انسان کی سعادت وخوش بختی کسی ایک مقصود ومطلوب کو مدنظر رکھنے میں ہی مضمر ہے۔

اورکسی شئے کے فقدان اوراس ہے محرومیت کے بعد ہی مذکورہ شئے کو مقصود ومطلوب قرار دیٹاممکن ہے۔

(DIAELECTIC LOGIC) ڈائلگگ منطق، جہاں تک قانون حرکت، قانون تفناداوراجز ئے طبیعت کی باہمی پونیگی جیسے قانون پربٹی ہے تو دہاں تک ہم بھی اسے تبول کرتے ہیں، اور حکمائے الہی بھی ان قوانین کو ہمیشہ سے مائے چلے آئے ہیں ہمیں جو نکتہ مذکورہ بالاطر زِنظر رکھنے والوں سے جدا کرتا ہے اور در حقیقت ہیگل اور اس کے بعد آنے والے ہم کمتب فلسفیوں کامحور ومرکز قرار پاتا ہے، کچھاور ہے۔ وہ نکتہ یہ ہے کہا فکار ونظریات بھی مادے کی مانٹر قانون حرکت و تضا

ا۔ Friction ، اصطبکا ک، رگڑ ۲۔ طبیعات شفاء فن اول - مقالیۂ جہارم فصل نہم - اسفار - امور عامہ مرحلہ شتم فصل جہار دہم وغیرہ سے متاثر ہوتے ہیں۔ جہال تک قانون حرکت وتضاداور تا ثیر متقابل کا عالم طبیعت سے تعلق ہے تو ہم اسے مانے ہیں۔ نیز بیر فلفے کا ثابت شدہ اصول ہے۔لیکن اگر معرفت وشناخت کو بھی ان قوانین کے تابع قرار دے دیا جائے تو یہ ہمارے لئے ہرگز قابلِ قبول نہیں۔اوراسی وجہ سے اس طرز تفکر کو منطق کا نام دیا گیا۔البتہ سردست اس بحث (1) کو چھیٹرنے کا موقع نہیں۔

# الماملاني:

عدل الهی کے حوالے سے شرور کے بارے میں ہماری بحث اس مقام پر اختتام کو پینچتی ہے۔ ایک خاص قلتے کی بنا پر موت کے موضوع پر علیحدہ جھے میں بحث کریں گے۔اس مقام پر ضروری مجھتے ہیں کہ اب تک کی بحث کا خلاصہ مع چوتھے ھے کی اختتا می فصل کے خلاصے کے ساتھ ، یا دو ہانی کے لئے پیش کریں۔

ا۔ صفتِ حکمت، یعنی کیم ہونا، خدا اور انسان دونوں پر مختلف انداز سے صادق آتا ہے۔ وہ انسان کیم ہے جس کا ہر کام ایک معقول مقصد وہدف رکھتا ہواور اپنے افعال کو بہترین و بلند ترین ہدف کی خاطر انجام دے نیز اس ہدف تک رسائی کے لئے بہترین و سیلے کا انتخاب بھی کرے۔ لیکن ذات باری تعالیٰ غنی علی الاطلاق ہے، اے کسی مقصد تک رسائی کی ضرورت نہیں وہ کسی کمال سے محروم نہیں کہ جس کے حصول کی تگ و دو میں لگا رہے۔ خدا کے حکیم ہونے کا معنی میہ ہے کہ وہ تمام موجودات کو ان کی فال سے محروم نہیں کہ جس کے حصول کی تگ و دو میں لگا رہے۔ خدا کے حکیم ہونے کا معنی میہ ہے کہ وہ تمام موجودات کو ان کی فالت کے ارتفاء اور شائستہ کمالات کی آخری مکنہ حد تک پہنچا تا ہے۔ باری تعالیٰ یا تو اشیاء کو ''موجود''کر کے انہیں وجود کے کمال سے سرفراز کرتا ہے یا اشیاء کی تدبیر و تحمیل کرتے ہوئے ان کے ثانوی کمالات (۲) کی جانب ان کی رہنمائی کرتا ہے، کہ بیام بجائے خودا شیاء کو ان کے کمالات تک پہنچا نے کے معزاد ف ہے۔

بعض سوالات واعتراضات ای غلط سوج کی بنا پر پیدا ہوئے ہیں جس کے مطابق خدا کے حکیم ہونے کوانیان کے حکیم ہونے پر قاس کیا گیا ہے۔ بیشتر اوقات جب بیسوال کیا جاتا ہے کہ فلال چیز کیوں وجود میں آئی ہے؟ توسائل اپ ذہن میں اس سوال کو یوں اٹھا تا ہے کہ اس کی تخلیق ہے باری تعالیٰ کا مقصد کیا تھا؟ لیکن سائل اس امرے عافل ہوتا ہے کہ اگر ہم انسانوں کی مانند خدا کے بھی اہداف و مقاصد کو مان لیس تو اس کا نتیجہ بیہ نکلے گا کہ انسانوں کی طرح خدا بھی اپنے مختلف انسانوں کی طرح خدا بھی اپنے مختلف افعال کے ذریعے اپنی ذات کی خامیوں کو دور کرتے ہوئے ، ترتی وارتقاء کی منازل طے کرتا ہے لیکن سائل اگرا کیا کہ تو کے ام معنی یہ شروع بھی ہونے کا معنی یہ کہ خدا کے حکیم ہونے کا معنی یہ کہ خدا کے حکیم ہونے کا معنی یہ کہ کا کہ نیس رکھے تو سوال ہے پہلے تی اسے جو اب ال جائے گا اور وہ نکتہ بیہ ہے کہ خدا کے حکیم ہونے کا معنی یہ ہونے کا معنی یہ ہونے کا معنی یہ کہ خدا کے حکیم ہونے کا معنی یہ ہونے کا معنی یہ کہ کہ اس کا فعل ایک غایت و مدف رکھتا ہے ، اس کی ذات نہیں۔

ا- جلدا، ٢٠١٢ اصول فلسفه وروش رياليهم "اور" تيام وانقلاب مهديّ"

۲۔ یعنی وہ کمالات جو کسی شنے کو وجود میں آنے کے بعد عطا کئے جاتے ہیں۔اوراس شنے کی بحیل وتر قی کا باعث ہیں۔

اور پر مخلوق کی حکمت وہ غایت اور نقطہ اختام ہے جواس مخلوق کی ذات میں ودیعت کیا گیا ہے۔ لہذا خدا کے حکیم ہونے کامعنی سے کہ وہ تمام مخلوقات کوان کی طبیعی غایات کی جانب رواں دواں رکھتا ہے۔

۲۔ نیض الی ، یعنی وہ ہتی بخش فیض جوتمام عالم پر چھایا ہوا ہے، ایک خاص نظام کے تحت ہے۔ اس بیں نقدم و تاخر، سبیت و سبیت اور علیت و معلولیت عظم فرما ہے، نیز اس نظام کی خلاف درزی بھی ممکن نہیں۔ یعنی کئی بھی موجود کے لئے اپنے متعلقہ مرتبے اور در ہے کوچھوڑ کر کسی اور مرتبے تک بڑتی جانا ممکن ٹہیں۔ موجودات ، خصوصاً انسان ، کا تکا ملی اور ارتقا کی سفر، اپنے مرتبے کی خلاف ورزی کرتے ہوئے اسے چھوڑ کر کسی اور مرتبے تک رسائی کے معنی میں نہیں۔ بلکہ بیہ تکامل اور ارتقاء انسانی وجود کی وسعت کی بنا پر ہے۔ وجود کے فتلف در جات اور مراتب کے معنی بیہ ہیں کہ نقص و کمال ، اور شدت وضعف کے لحاظ سے وجود ات کے در میان اختلاف و تفاوت ہے ، واضح ہے کہ بیا ختلا ف جعیف و امتیاز کی سلوک کے ذمرے میں نہیں آتا۔

\*\*To صبح الی کلی ہے جزئی نہیں ؛ نیز ضرور کی و لازم الا جزاء ہے اتفاقی نہیں ۔ اسی سلسلے میں واقع ہونے والے غلط سے اسے دی کے مطابق صبح الی کو صبح انسانی کی مانند جزئی اور انسورات میں سے ایک صبح انسانی کی مانند جزئی اور حادثاتی بونا تمکن سمجھا جائے۔

انسان اس نظام ستی کی ایک مخلوق ،ایک جزءاور مختلف جزئی دا تفاقی عوامل سے متاثر داراد سے کاما لک ہونے کے ناطے کسی معین ومخصوص زمان و مکان میں ، پچھ حالات کے تحت ، کسی کام کا ارادہ کرتا ہے۔ مثلاً گھر بنا ناچا ہتا ہے۔ سینٹ ،سریا ،مٹی اور چونے وغیرہ جیسی اشیاء کہ جن کا کوئی باہمی تعلق نہیں ، کو اکٹھا کرتے ہوئے ،مصنوعی پیوندلگا کر انہیں ایک خاص شکل و صورت دیتے ہوئے گھرکی تغییر کرتا ہے۔

اب افعالِ باری تعالیٰ کے بارے میں کیا کہا جائے؟ کیامتقن و مشکم صنع البی ، ندگورہ بالا انداز نقمیر کی ما تندلا تعلق اجزاء کے درمیان عاریتی ومصنوعی تعلق کو برقرار کرنے کا نام ہے؟

مصنوی و عاری تعلق کا ایجاد کرنا، انسان جیسی مخلوق کا خاصہ ہے ایسی مخلوق جواولا نظام کا کنات کا جزءاوراس کے قوانین کے تابع ہے۔ ٹانیا ایک محدود و محین دائر ہ کار میں رہ کراشیاء کے خواص اور مختلف طاقتوں اور قوتوں ہے فائدہ اٹھانا چاہتی ہے۔ ٹالٹا انسانی ارادہ جزئی علل ہے متاثرہ ہے (مثلاً سردی گری ہے بچاؤ کی خاطر گھر کی تغییر ) اور رابعاً، انسانی فاعلیت کی صد فاعلیت حرکت تک محدود ہے۔ ایجادی فاعلیت ، انسانی صدود ہے خارج ہے۔ یعنی انسان کسی شے کو ایجاد تبیں کرتا بلکہ مختلف موجودات کو ایک جگہ ہے دوسری جگہ نتقل کرتے ہوئے، انہیں ایک دوسرے ہے مسلک و چہاں کرتا ہے۔ لیکن خداوند تعالی فاعلی ایران کی جماع قتیں، قوتیں اور فاعلیوں کا خالق ہے اور اشیاء کی بیرطاقتیں، قوتیں اور

خاصیتیں تمام موارد ومقامات پر یکسال عمل کرتی ہیں۔

مثلاً خدان آگ پائی اور برق کوخلق کیا، لیکن انسان نے ای تخلیق شدہ آگ، پائی اور برق کے درمیان ایک مصنوی را بطیکو پیدا کرتے ہوئے ان سے فا کدہ اٹھا یا۔ انسان اس مصنوی تعلق کو بوقت ضرورت بہم پڑنچا کران سے فا کدہ اٹھا تا ہے (مثلاً بکلی کے سونگا کو کھول دے ) اور جب ان کے استعال میں کوئی فا کدہ نہ ہوتو اس سے استفادہ ندکرے ( یعنی سونگا بند کردے ) ۔ لیکن خداوند تعالی ان اشیاء اور ان کے تمام خواص و آثار کا خالق ہے۔ آگ کا لاز مدید ہے کہ حرارت پڑچائے یا جلا والے ۔ برقی تو انائی کا خاصہ بیہ ہے کہ روثنی دے یا اشیاء کو حرکت میں لے آئے ۔ خدانے آگ یا برقی تو انائی کو کسی مخصوص شخص کے لئے ندتو خاتی کیا ہے اور نہ بی ایسی تحقیق کوئی معنی و مفہوم رکھتی ہے کہ مثلاً کسی جمونیز کوتو گر مائش پڑچائے لیکن اس کے کئے ندتو خاتی کیا ہے اور نہ بی ایسی تعلی کوئی معنی و مفہوم رکھتی ہے کہ مثلاً کسی جمونیز کوتو گر مائش پڑچائے البید کی رو کئی دو کو دکھر وری و مفید ہے یا گئیتی کی ہے۔ بنابرایں حکمت بالغہ البید کی رو سے آگ کے وجود کلی ( ا ) کواس نظام ہستی میں مدنظر رکھنا ہوگا کہ آیا کلی نظام ہستی کے لئے آگ کا وجود ضروری و مفید ہے یا ہے مصرف و نقصان دہ؟ یعنی کسی مخصوص مقام پر جلنے والی آگ کونظر میں رکھتے ہوئے اس بحث کو چھیز نا کہ کسی کا گودام نذر بے مصرف و نقصان دہ؟ یعنی کسی مخصوص مقام پر جلنے والی آگ کونظر میں رکھتے ہوئے اس بحث کو چھیز نا کہ کسی کا گودام نذر بے مصرف و نقصان دہ؟ یعنی کسی مخصوص مقام پر جلنے والی آگ کونظر میں رکھتے ہوئے اس بحث کو چھیز نا کہ کسی کا گودام نذر پر بیان مؤلم کو گھر گرم ، قطعا سی محتول کے میں ۔

خلاصة خن بير كەتمام غايات كوذات بارى تعالى كىنبىل بلكەفعلِ بارى تعالى كى غايت مانتے ہوئے بميں بير بجھنا چاہئے كە افعال بارى تعالى كى غايات كلى بيں جز كىنبىل، نيز ضرورى ولازم بيں اتفاقى وحادثاتى نہيں۔

۳- کسی چیز کے وجود میں آنے کے لئے صرف خدا کا تاتم الفاعلیہ ہونا ہی کافی نہیں، بلکہ قابلیب قابل بھی ضروری ہے۔موجودات کا بعض مواہب الہیہ سے محروم رہ جاناان کی متعلقہ قابلیت کے نقدان کی بناپر ہے۔گذشتہ صفحات میں ہیات گذری کہ ناتوانی وعاجزی، نقائص اور جہل وغیرہ جیسے شرور کا تعلق نیستی وعدم سے ہے۔اب ان شرور کا جہاں تک ذات باری تعالیٰ یعنی کلیب نظام سے تعلق ہے (نہ کہ انسان سے تعلق رکھنے کے حوالے سے، یعنی نظام عالم کے جزئی، اتفاقی اور حادثاتی پہلو نے ہیں) توان تمام شرور کا سبب مخلوقات کی قابلیت کا نقص ہے۔

۵۔ خداوند تعالی جو کہ بالذات واجب الوجود ہے، تمام حیثیات اور جہات کے لحاظ ہے واجب ہے۔ بنابریں واجب الا فاضداور واجب الوجود ہے۔ نابریں واجب الا فاضداور واجب الوجود ہے۔ نابریں واجب الا فاضداور واجب الوجود ہے۔ نامیکن خداوند تعالیٰ کی جانب ہے اے افاضۂ فیض اور عطائے وجود ننہ ہو۔ لہذا کسی موجود کا کسی کمال کے حصول کی قابلیت رکھنے کے باوجود مذکورہ

ا۔ آگ کا کلی وجود: یعنی آگ کے وجود کو کسی مخصوص زمان و مکان سے قطع نظر کرتے ہوئے اس کے وجود کی خاصیت ہے بحث کی جائے۔ (مترجم)

کمال ہےمحروم رہنا، جزئی اورا تفاقی علل کے امکان کی بناپر ہے کلی وضروری علل کے امکان کی بناپڑئیں۔

 ۲ - شروریا توخودعدم بین یا دیگراشیاء مین فقدان کا باعث بننے والے وجود بین -ان کوشر ورکا نام دیناای بناپر ہے کہ بیدعدم و فقدان کا باعث بنتے ہیں -

ے۔ دوسری قتم سے شرور کی شریت ان کے اضافی نسبی وجود کی بدولت ہے۔ان کے فی نفسہ وجود کی بناپڑ ہیں۔

۸۔ جو چیز حقیقتا وجودر کھتی ہے اور جعل وخلق اور علیت اس سے تعلق پاتی ہے وہ وجود حقیق ہے ، وجود اضافی ونسبی نہیں۔

٩- شرورمطلقاً بالعرض، يعنى بطورطفيلى مجعول ومخلوق بين، بالذات مجعول نبيس -

ا۔ عالم ستی ایک نا قابل تجورید مرکب ہے۔ اس عالم کے بعض اجزاء کوشم اور بعض کو باتی رکھنا محض تو ہم اور خیال پر دازی

اا۔ شروخیرا یک دوسرے سے لاتعلق وعلیحدہ نہیں بلکہ ایک دوسرے میں مدخم ہیں ،عدم وجود سے اوراضا فی نسبی وجود حقیق وجود سے علیحد گی اور تفکیک کے قابل نہیں۔

۱۳۔ صرف عدم کا وجود سے اوراضا فی انسبی وجود کا حقیقی وجود سے جدا کرنا ہی ناممکن نہیں بلکہ عالم ہستی کے اجزاء کا نا قابل انفکا ک ہونے کی بنابران کے حقیقی وجود کو بھی ایک دوسرے سے علیحد ونہیں کیا جاسکتا۔

۱۳۔ اگر موجودات کو، دیگر موجودات نے قطع نظر، انفرادی ، استقلالی نظرے دیکھا جائے توان پرایک علم لا گوہوتا ہے اوراگر انہیں ایک جسم کے عضوا درایک کل مجموعے کا جزء ہونے کے لحاظ سے مدنظر رکھا جائے توان پرایک اور طرح کا حکم لا گو ہوتا ہے۔

۱۳۔ جہاں پرموجودات کاحقیقی وجودایک''کل''اورجسمانی مجموعے میں ہے وہاں ان کا انفرادی ،استقلالی اور دیگر

موجودات ہے جداو جو داعتباری ، انتزاعی اور ہمارے ذہن کا اخذ کر دہ ہے۔

۵ا۔ اگرشروروعیوب ندہوتے تو خیروخوبصورتی کانام ونشان ندہوتا۔

۱۶۔ شروراور بدصور تیاں خبرودکشٹی کونمایاں کرتی ہیں۔

الد شرور، سرچشمهٔ خیراورمصائب ومشکلات، آرام وسکون کا نقطهٔ آغازیں۔

جيطاباب

امهاك



بنی نوع انسان کے لئے ہمیشہ سے سوہانِ روح کا کام دینے والے تصورات میں سے ایک موت یا زندگی کے اختیام کا اندیشے۔انسان اکثر اپنے آپ سے بیسوال کرتا ہے کہ آخر ہمارا دنیا میں آنا اور پھر مرجانا چیمعنی دارد؟ اس تقبیر وتخریب کا مقصد کیاہے؟ کیا پہلغو دعیث نہیں؟

باشعار خیام ہےمنسوب ہیں:

ترکیب پیاله ای که درهم پیوست چندین قد سرو نازنین سرو دست جامي است كه عقل آفرين مي زندش این کوزہ گر دہر چنین جام لطیف دارنده که ترکیب طبایع آراست گر نیک آمد شکستن از بهرچه بود؟

بشكستن آن روانمي دارد مست از بهر چه ساخت وز برای چه شکست؟ صد بوسه ز مهر بر جبین می زندش می سازد و بازبر زمین می زندش از بهر چه افکند و را در کام و کاست ور نیک نیامد این صور، عیب که راست؟

- (- خویصورت اورمنقش بیالے کو، نشے میں دھت انسان بھی توڑ ناصحے نہیں مجھتا۔
- ولکش خدوخال کے مالک سروقد دلفریب نفوس کیوں بنائے اور پھرانہیں کیوں فٹا کردیا؟
- ایساجام (بعنی انسان )خلق کیا کہ جے دیکھ کرعقل عش عش کراہے اور مارے محبت کے دسیوں بوے اس کی پیشانی رے لے۔
- یعنی پیایام روزگارا تناپیاراجام بناتے ہیںاور پھرا ہے زمین پردے مارتے ہیں۔ (پیکناپیہے موت ہے)۔
  - مختلف طبائع کومخلوط کر کے انسان جیساموجود بنایا، یجا کر دیا کیکن بعض طبیعتوں کوانسان کی سرشت میں تم اوربعض کوزیا ده کیوں کر دیا؟

اگرییصورتیں اچھی اورموز وں بنی تھیں تو پھرانہیں کیوں تو ڑ ڈالا؟ اورا گراچھی نتھیں تو پھران کے نقص کا قصور وار کون ہے؟ )

فلسفیانہ برگمانی کی پیدائش کے اسباب میں سے ایک سبب موت سے ناپیند یدگی ہے۔ برگمان فلاسفہ، زیست وہستی کو بے مقصد ، لغووعبث اور ہر حکمت سے عاری تصور کرتے ہیں۔ یقیناً پیقصور انہیں سرگر دانی اور تجیر ہیں جتلا کر دیتا ہے اور بھی بھی تو انہیں خودکشی کا راستہ بھی دکھلا تا ہے۔ خود کلائی کی کیفیت میں بیلوگ سوچتے ہیں کہ اگر موت کے بعد دنیا سے جانا ہی تھیرا تو ہمیں آ ٹا بی نہیں چاہئے تھا، اب اگر اپنے اختیار کے بغیر آ ہی گئے ہیں تو کم از کم اس لغوو بے مقصد سلسلے کو اور آ گے نہیں بردھنا چاہئے ، بلاشباس لغویت و بے مقصد کا خاتمہ بجائے خود ایک وانشنداندا قدام ہے۔

### خیام بی سےمنسوب اشعار ہیں:

گر آمدنم به خود بُدی نامدمی ورنیز شدن به من بُدی که شدمی به ز آن بندی که اندرین دیر خراب به ز آن بندی که اندرین دیر خراب جز خوردن غصه نیست تاکندن جان خرّم دل آنکه زین جهان زود برفت و آسوده کسی که خود نیامد به جهان بر شاخ امید اگر بری یا فتمی هم رشتهٔ خویش راسری یا فتمی تا چند به تنگنای زندان وجود اے کاش سوی عدم رهی یا فتمی

- (- اگرمبرا آنامبر اختیار میں ہوتا تو ہرگز ند آنا ،اوراگرمبری موت میر اختیار میں ہوتی تو ہرگز ندمرتا۔
  - ال ہے بہتر پیرتھا کداس تباہ و بر باود نیامیں نہ ہی آتا اور نہ ہی جانا پڑتا ، میر او جو و ہی اس و نیامیں نہ ہوتا۔
- اب جبکدا ت بے آب و گیاہ اورنمک زار میں مرنے تک سوائے خون کے گھونٹ پینے کے انسان کو پچر بھی حاصل نہیں ۔
  - تو پھرخوش وخرم وہ ہے جواس دنیا سے جلدی چلا گیا اور آرام سے وہ رہا کہ جواس دنیا میں آیا بی نہیں۔
- اگرشاخ امید پر مجھے کوئی پھل ال جا تا یعنی مجھے کسی قتم کی کوئی امید ہوتی تواپنی زندگی کی اس الجھی ہوئی گتھی کا سرا مجھے ال جاتا۔
  - آخركب تك اس وجود ك تلك قيدخان ييس رجول؟ كاش عدم تك رسائي كي كوئي را وال جاتى!)

#### الريد:

اس نے بھی کہ موت اوراس کے حوالے سے نظام پائے عالم بستی پر ہونے والے احتراضات واشکالات کا تجربیہ کریں ہاس نکتے پر توجہ شروری ہے کہ موت کا اندیشہ اور خوف صرف انسان ہی کے جھے بیں آیا ہے ۔ جیوانات قطعا موت کے بارے بیل نہیں سوچتا۔ یہ جیوارگرتی ہے۔ بارے بیل نہیں سوچتا۔ یہ جیوارگرتی ہے۔ البتہ بقاء کی خواہش کے مطابق حیات (۱) کا لاز مہ ہے۔ لیکن انسان بیل اس خواہش کے مطاوہ اپنے مستقبل پر توجہ اوراس زمانے بیل باتی رہنے کی امنگ بھی موجود ہے۔ بالفاظ ویکر خلوداور دیات جاودانہ کی آرزوانسان ہی سے مستقبل پر توجہ اوراس زمانے بیل باتی رہنے کی امنگ بھی موجود ہے۔ بالفاظ ویکر خلوداور دیات جاودانہ کی آرزوانسان ہی کا خاصہ ہے۔ بنابریں موت کا وہ اندیشہ اور خوف کہ جس نے مخصوص ہے۔ سنام کی بعد ہی ممکن ہے۔ اور تصور اے بیلے سلسلہ انسان ہی کا خاصہ ہے۔ بنابریں موت کا وہ اندیشہ اور خوف کہ جس نے ہیں ہی میں ہو ہو تہ خطر ہے۔ خطر ہے خطر ہے۔ خطر اس حقرار کے علاوہ ایک اور مقولہ ہے۔ وگرنہ خطر ہے ہے فرار تو در حقیقت وہ ہی گئی کہ بیٹ ہی ہی ہی ، اس سے قبل کہ بقاء کی در وایک بیا قاعدہ سوچ اور طرز نظر کے انداز میں پروان چرسے خطر ہے۔ انسان کے بچیس بھی ، اس سے قبل کہ بقاء کی اور وایک بیا جاتا ہے جس کی مدو سے آرزوایک با قاعدہ سوچ اور طرز نظر کے انداز میں پروان چرسے ،خطرے سے فرار کا جبلی غریزہ پایا جاتا ہے جس کی مدو سے فرورت وہ خطرے سے دور بھا گیا ہے۔

''موت سے گھبراہ شاوراس کا خوف'' جاودانہ زندگی کی آرزو سے نگل کرآیا ہے۔ادراس امر کوطوظ خاطر رکھتے ہوئے کہ نظام ہائے طبیعت میں کوئی بھی آرزود تمنا اور میلان طبع عیث، لغواور بلاسب نہیں، اس آرزود تمنا کوانسان کی حیات پس از مرگ کی دلیل سمجھا جاسکتا ہے۔ اپنی موت اور فٹا کے نضور سے افسر دہ ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ ہم موت کے بعد فٹانہیں ہول گے۔ اگر چھول پودوں کی مائند ہماری زندگی بھی اسی وقتی اور عارضی زندگی تک محدود ہوتی تو جاودانہ زندگی کی آرزواور امنگ ہرگز ہمارے اندر موجزن نہ ہوتی آئشنگی اور پانی کی طلب، پانی کے وجود کی دلیل ہے۔ ہمارے وجود میں موجود کسی کمال کی جاہت اور صلاحیت اس کمال کے وجود کی دلیل ہے کہ جس کی طرف ہماری جاہت اور صلاحیت کا جھکا ؤ ہے۔

گویایوں کہے کہ ہمارے وجود میں مختی ہر صلاحیت ،متعلقہ کمال سے ایک سابقہ ڈبنی تعلق ہے کہ جس کی جانب ہمیں نہایت تند بی سے سنر کرنا ہے۔انسانی افکار پر خلو داور جاو دانہ زندگی کی آرز واوراندیشے کا تساط در حقیقت انسان کے باطن میں مختی اس حقیقت کی جمل ہے کہ انسان نا قابلِ فناء ہے۔ان آرز وؤں اور تمناؤں کا ظہور، عالم خواب کے ظہور کی مانزد ہے۔عالم

ا۔ لیمنی اس شئے پر زندہ اور صاحب حیات ہونا صاوق آئے ۔خواہ وہ شئے حیات کے کسی بھی مرتبے پر ہو۔ نبا تاتی حیات ہو یا حیوانی حیات۔ (مترجم)

خواب میں رونما ہونے والے واقعات، در حقیقت عالم بیداری میں نفسِ انسانی میں رسوخ کردہ اخلاق اور مشہودات کی بچکی ہے۔ عالم خواب میں ہمارے سامنے آنے والی شئے دراصل اس حالت کی بچکی ہے جو عالم بیداری میں ہماری روح کو پیش آب چکی ہے نیز ہمار نے نفس میں شایدرسوخ ونفوذ بھی کر پچکی ہو۔ لہذا عالم بیداری میں ، ہماری روح میں جاودا نہ ذندگی کی آرز و کا متجلی ہونا ایک ایسا امر ہے جو کسی بھی لحاظ سے اس عارضی دنیاوی زندگی سے ہرگز کوئی مطابقت نہیں رکھتا۔ بلکہ بیآ رز و دراصل ہماری اس جاودا نہ حقیقت کا ظہور ہے کہ جس کے مطابق ''قید خانۂ اسکندر کی وحشت' سے رہائی پاکر ہم'' رفت برخواہد بست و تا ملک سلیمان خواہد رفت' کی منزل پر پہنچیں گے۔

مولاناروم نے اس حقیقت کونہایت دلچپ پیرائے میں بیان کیاہے، کہتے ہیں:

پیل باید تا چو خسبد اوستان خواب بیند خطّهٔ هندوستان

خرنبيند هيچ هندوستان بخواب خرزهندوستان نكرده است اغتراب

ذكر هندوستان كند پيل از طلب پس مصوّر گردد آن ذكرش به شب

(۔ یہ ہاتھی کی خصوصیت ہے کہ جب وہ آ رام کرتا ہے تو سرز مین ہندوستان کوخواب میں دیکھتا ہے۔

۔ گدھا کبھی ہندوستان کوخواب میں نیدد کیھےگا ، کیونگہ گدھے نے ہندوستان ہے غریب الوطنی کا سفرنہیں کیا ہے۔

۔ ہاتھی ہندوستان کو چاہتا ہے اس لئے ہندوستان کا ذکر بھی کرتا ہے لہذاو بی تضور رات کے وقت اس کے تصور میں خواب بن کرآتا ہے۔)

ایسے تصورات' افکار اور تمنا کمیں جوانسان کی اس خصوصیت کی جانب اشارہ کرتی ہیں جےعرفاء وحکماء عالم خاک ہے انسان گی' غربت' (ا)یا' عدم ہِتجانس'' (۲) کے نام سے یاد کرتے ہیں۔

# ٤

موت پرمغرض افراد کے اعتراض کا سب یہ ہے کہ انہوں نے موت کو ہلا کت و نابودی محض سمجھا ہے، حالانکہ موت انسان کی نابودی پانیستی کا نام نہیں بلکہ انسان کے تحول اوراس کی زندگی کے انداز واطوار کی تبدیلی ہے۔ایک عالم کوخیر یاد کہہ کر کسی اور عالم کی جانب سفر ہے پایوں کئے کہ موت نابودی ضرور ہے لیکن نابودی مطلق نہیں بلکہ اضافی ونسبی نابودی ، یعنی ایک عالم سے معدوم ہوکرایک اور عالم میں وجود پانا۔

ا۔ غربت:غریب الطنی ، اجنبیت کا احساس۔

٣- عدم تجانس، بهم بنس نه بونا ، مثلا دواشياء كا دو مختلف اجناس تحلق ركهنا \_ نتجانس: بهم جنس بهونا \_

انسان کوموت مطلق (۱) نہیں آتی۔ایک حالت کو چھوڑ کر کسی اور حالت میں آجانے کا نام موت ہے۔اور بقیۃ تولات و تبدلات کی مانندموت بھی نہیں فنا (۲) جب منی پودے میں تبدیل ہوجاتی ہے تو مئی کوموت آجاتی ہے کین موت مطلق نہیں۔ مئی نے اپنی سابقہ زندگی کے خواص واٹر ات کو کھودیا۔اب مٹی میں جماداتی حالت کی بخلی اوران کے اٹر ات کا ظہور ہاتی نہیں۔ لیکن جماداتی حالت میں مردہ ہونے کے بعدا یک اور حالت میں مٹی کی زندگی کا سلسلہ چل رہاہے۔(۳)

از جمادی مودم و نامی شدم وز نما مودم به حیوان سر زدم مودم از حیوانی و آدم شدم پس چه ترسم کی زمردن کم شدم؟ حملهٔ دیگر بمیرم از بشر بابر آرم از ملائک بال و پر وزملک هم بایدم جستن زجو گُلُ شَیْء هَالِکٌ اِلّا وَجُهَهٔ

- (- میں نے جمادات کی حالت سے باہر نکل کراور نباتاتی مر ملے میں داخل ہوکراپنی زندگی کو پالیا۔ پھر نباتاتی زندگی کوخیر باد کہدکر حیوانی زندگی میں قدم رکھا۔
- پھر حیوانی زندگی کوچھوڑ کر ،انسانی مرحلہ ٔ حیات میں قدم رکھا۔لہذاای قیاس کے تحت میں موے کو اپنے وجود کی کمی یانقص سمجھ کر کیوں خوف کھاؤں؟
- اس ت الطح مرحلے میں ، بشری زندگی کوجھی الوداع کہوں گا اور صف ملائکہ میں شامل ہو کر ، اسباب
   حیات یا ؤں گا۔
- پھراپی جبتو کے ذریعے،صف ملائکہ ہے بھی جست لگا کرآ گے بڑھوں گا۔ کیونکہ سوائے وجہ پر ور دگار کے ہرچیز ہلاک ہے۔)

# دې ليالمان:

انسان کااس د نیا ہے دوسری د نیامیں منتقل ہونا، تقریباً رحمِ مادرے بچے کی ولا دت کی مانند ہے۔ ہماری پیتشبیہ اگر چہہ -----

- ا۔ لیعنی ایسانہیں ہے کہ اگر انسان اس و نیاہے چلا جائے تواب وہ کسی تم کی زندگی کا ما لکٹ نیس۔ یقیبنا اس عالم مادہ ہے اس کا مادی تعلق ٹوٹ چکا ہے۔ لیکن ایک اور عالم ہے اس کا تعلق موجود ہے، جہاں پروہ ایک اور زندگی گذار رہا ہے۔ (مترجم)
- ا۔ نسبی فٹا یعنی اس دنیا کی نسبت اے فانی اور صاحب فٹا کا نام دیا جا سکتا ہے۔لیکن ایسانیس کدوہ بکسر معدوم وفانی ہوچکا ہو۔جی نہیں! بلکہ وہ اگرچہ اس دنیا میں نہیں ،لیکن ایک اور دنیا میں بقاء کی حالت میں ہے۔ ( COMPARATIVELY )
  - ٣- يعنى يود \_ كيجم مين سرايت كركي مثى (جماد) نبات كابز ، بن كل (مترجم)

ایک لحاظ ہے مناسب ہے کیکن دوسر ہے لحاظ ہے نامناسب ہونے کی وجہ یہ ہے کہ دنیااورآخرت کا فرق ، رحم اور رحم ہے باہر کی دنیا حونوں کا تعلق ای عالم خاکی رحم ہے باہر کی دنیا حونوں کا تعلق ای عالم خاکی ہے ہے۔ رحم اور اس سے باہر کی دنیا دونوں کا تعلق ای عالم خاکی ہے ہے۔ لیکن دنیا اور آخرت بنیادی اختلافات کی حالات و مراحل کے اختلافات کی نشاندہ کی کے خالات استمال کرتا ہے۔ رحم مادر میں بچرا پئی ناف کے ذریعے خذا حاصل کرتا ہے۔ لیکن اس دنیا میں آنے کے ساتھ ہی غذا کا وہ راستہ مسدود ہوجاتا ہے اور پھر حلق اور نظام ہاضمہ کے ذریعے غذا کا استعال چیتا ہے۔ رحم میں پھیچروں کی تخلیق تکمل ہوجاتی ہے لیکن یہ کا منہیں کرتے اور ولا دت کے ساتھ ہی بھیچروں کا استعال شروع ہوجاتا ہے۔

جیرت انگیزیات بیہ کے جب تک بچے دتم ماور میں رہتا ہے اپنے بھیپیرٹوں اور دیگراعضائے تنفس کو ہرگز استعال نہیں کرتا اور بالفرض اگر بیاعضاء کام کرنا شروع کرویں تو پچے کی موت واقع ہوجاتی ہے۔ بیصورتحال ولادت کے آخری لمحات تک ای طرح رہتی ہے لیکن جیسے ہی بچے رحم ہے باہر آتا ہے دیکا یک نظام تنفس اپنا کام شروع کر دیتا ہے اور اس کے بعد بینظام اگر ذرا ہے بھی تخطل کا شکار ہوتو موت کا خطر ہمر پرمنڈ لانے لگتا ہے۔

ای طرح سے نظام قبل از ولا دت میں ولا دت کے بعد تغیر و تبدل رونما ہوجا تا ہے۔ بچدا پنی ولا دت سے قبل ایک مخصوص نظام زندگی سے منسلک رہتا ہے اور ولا دت کے بعد ایک اور نظام کا پابند ہوجا تا ہے۔

۔ بنیادی طور سے نظام خِنس کی تخلیق اگر چہرتم ہی میں پایئے پیمکیل تک پکٹی جاتی ہے، کیکن استعال کے قابل نہیں ہوتی۔ ب نظام در حقیقت حیات اپس از رحم کی قبل از وقت تیاری اور پیشن گوئی ہے۔ (1)

نظام باصرہ، نظام سامعہ، نظام ذا کفتہ اور نظام شامہ اپنی جیچیدہ ساخت اور وسعت کے باوجوداس مرحلہ زندگی کے لئے نہیں بلکہ اگلے مرحلے کے لئے ہیں۔

ید دنیااگلی دنیا کے لئاظ سے اس رحم کی مانند ہے جس میں انسان کے روحانی نظام ہے متعلق اعضاء وجوارح کی تخلیق پایئ سمجیل تک پہنچتی ہے اورا ہے اگلی زندگی کے لئے تیار کرتی ہے۔ انسان کی روحانی وباطنی صلاحیتیں اس کی بساطت وتج وہاس کا نا قابل تقسیم ہونا، اس کی ' میں' کا ٹابت رہنا، اس کی لامتنا ہی آرز دکیس نیز وسیع اور بے کراں افکار یہ ہیں وہ تمام خصوصیات جو ایک وسیع تر اورطویل وعریض تر بلکہ جا دوانہ اورابدی زندگی ہے بھی متعلق جیں۔ یہی وہ خصوصیات ہیں جنہوں نے انسان کواس ا۔ یہ بیشن گوئی مملی ہے، یعنی تخلیق کاعمل میا علان کررہا ہے کہ اگر چہ بچر تم مادر میں اس نظام سے بنیاز ہے کین رحم مادر سے نظف ہوجائے گا اورائی نظام کے لئے اس کے اعضاعے تعنی طلق کئے کے بعد اس کی ضروریات اور نظام زندگی موجودہ نظام سے مختلف ہوجائے گا اورائی نظام کے لئے اس کے اعضاعے تعنی طلق کئے جارہے ہیں۔ (مترجم) فانی، عالم طبیعت سے اجنبی اور ' مغیر متجانس'' کر رکھا ہے۔ انسان اس دنیا میں اس بانسری کی مائند ہے جے لوگوں نے ''نیستال''(۱) سے کاٹ کر جدا کرلیا اور پھراس کی در دبھری آ واز سے مرد وزن آ ہ وزاری میں مبتلا ہو گئے۔ یہ نی (بانسری) در حقیقت اپنی دل گداز آ واز کے ذریعے ایسے راز دال قلوب کی تلاش میں ہے جے نیستاں سے اپنے فراق کی داستان سنا کر گدازشوق کو بیان کر سکے۔ بھی وہ چیزیں ہیں کہ جن کے سبب انسان اپنے آپ کوسدرہ نشیں بلندنظر باوشاہ کی ما نزر بھتے ہوئے اس دنیا گو کنچ رنے آباد کے نام سے یا دکرتا ہے یا اپنے تئین ' طائر گلشن قدس'' کا نام وے کر دنیا کو' دام حوادث'' کہدکر پکارتا

قرآن كريم كاارشاد ب:

اَ فَحَسِبُتُمْ اَنَّمَا خَلَقُنَا کُمْ عَبَهَاً وَ انْکُمْ اِلَیْنَا لَاتُوْ جَعُونَ. (سورۂ مومنون ۔ ١١٥) (خلاصة ترجمہ) کیاتم لوگوں نے میں بچھ لیا ہے کہ ہم نے تم کو (اشنے زبر دست ساز وسامان اوراعضاء وجوارح کے ساتھ بس بے مقصدخلق کردیا (اوراس ساز وسامان وآلات سے ہم آ ہنگ اور مناسب کوئی مقصد کارفرمانہیں) اورتم لوگ ہماری جانب نہیں لوٹا ئے جاؤگے؟

اگراس ساز وسامان اورائی باطنی وظاہری تو توں کا مالک ہونے کے باوجود انسان کونہ تو خدا کی جانب لوٹنا ہواور نہ ہی
الی خصوصیات سے مطابقت رکھنے والی لامتناہی دنیا کی جانب رجوع کرنا اس کا مقدر ہوتو گویا ایسا ہے کہ رحم مادر کے بعد
ہیرونی دنیا کا کوئی وجود ہی نہ ہواور تمام ہیچ ، رحم مادر میں زندگی گزار نے کے بعد ، اس دنیا میں قدم رکھنے کے بجائے مر
جا کیں۔ مشزاد ہرایں ہم یہ بات جانتے ہیں کہ باصرہ سامعہ اور شامہ ایسی قوتیں ، نیز دماغ ، شریانی و تفسی نظام اور معد ہے
جا سیا عضور حم میں نا قابل استعمال ہونے کے ساتھ ساتھ بیچ کی بنا تاتی زندگی کے لئے بے مصرف بھی ہیں۔ لہذا صرف رحم
میں زندگی گزار کر بغیر پیدائش کے مرجانے کا معنی ہی ہے کہ ایسے عظیم الثمان اور محیرالعقول اعضاء کی تخلیق لغو و عہد قرار پائے میں زندگی گزار کر بغیر پیدائش کے مرجانے کا معنی ہی ہے کہ ایسے عظیم الثمان اور محیرالعقول اعضاء کی تخلیق لغو و عہد قرار پائے اوران سے فاکدوا ٹھائے بغیر بیرموت کی نینہ سوجائے۔

جی ہاں ،موت زندگی کے ایک جھے کے اختتا م اورنٹی زندگی کے نقطہ آغاز کا نام ہے۔

ا۔ بیمولاناروم کی مثنوی کے بالکل ابتدائی اشعار کی جانب اشارہ ہے:

اشعار یوں ہیں:

بشنو از نی چون حکایت میکند از جدائیها شکایت می کند از نیستان تا مرا ببریده اند از نفیرم مرد و زن نالیده اند سینه خواهم شرحه شرحه از فراق تا بگویم شرح دردِ اشتیاق (مترجم) موت، دنیاوی زندگی کے نقط ُ نظر ہے موت ہے، لیکن عالم بقاء کے لحاظ ہے انسان کی ولادت ہے۔ بالکل ای طرح جیسے کہ ایک نومولود کی ولادت، عالم ونیا کے لحاظ ہے زندگی کی ابتداء لیکن سابقہ عالم رخم کے لحاظ ہے موت ہے۔

# :0E20GeVII 0G2

دنیادہ مقام ہے کہ جہاں انسان آخرت کے حوالے ہے اپنی تربیت کرتے ہوئے اس سفر کے لئے زادِراہ کا سامان کرتا ہے۔ دنیااور آخرت کی مثال ایک نوجوان کے لئے اسکول اور یونیورٹی کے ایام کی بی ہے۔ دنیا درحقیقت ایک مکتب ودرسگاہ سر

نج البلانہ کے کلمات قصار میں یہ واقعہ موجود ہے کہ ایک شخص نے جناب امیر علیہ السلام کی خدمت میں آکر دنیا گی فدمت شروع کردی کہ دنیا ایک ہے اور دلی ۔۔۔۔ دنیا انسان کو دھو کہ دیتی ہے، انسان کو تباہ وہر باد کردیتی ہے، دنیا مکارو بے رحم ہے اور اسی طرح کی دوسری ہاتیں۔ اس نے بیسنا تھا کہ اولیاء دنیا کی فدمت کرتے ہیں۔ اس کے حنیال میں بید فدمت دنیا کی حقیقی اور واقعی فدمت ہے، اور ان کا مقصد بیہ ہے کہ دنیا بذات خود ہری و فدموم ہے لیکن اسے بیام نہیں تھا کہ در اصل دنیا پرتی فدموم ہے۔ جو چیز ہری ہے وہ خود انسان کی اپنی محدود نظر اور کم ہمتی ہے اور بھی چیز انسان کی سعادت کے راستے میں صائل ہے۔ آپ نے فرمایا: بیتم ہوجود نیا ہے دھوکا کھا لیتے ہوور نہ بید دنیا تہ ہیں دبتی۔ تم دنیا پرظلم کرتے ہواں دنیا نے تم پر گرظم نہیں کیا ہے۔۔۔ یہاں تک کہ آپ نے فرمایا: دنیا کے ساتھ جو صاد قانہ روبید کھی ادنیا اس کے ساتھ تھی ہے اور جو اس کا ادر اک رکھی گا بیاس کے لئے باعث خیر وسلامتی ہے۔ دنیا غدا کے دوستوں کی عبادت گاہ، ملا تکہ انہی کی تجارت گاہ ہے۔۔۔

شخ فریدالدین عطار نیشا پوری نے اس واقعے کوظم کی صورت میں قلمبند کیا ہے۔ کہتے ہیں:

ذم دنیا کرد بسیاری مگر بد تویی زیرا که دوری از خرد هم شب و هم روز باید کشت و کار جمله از دنیا تو ان بردای پسر ور نکاری "ای دریغا" بر دهد زندگی نادیده خواهی مرد تو کار سخت و مود سست و ره دراز

آن یکی در پیشِ شیر دادگر حیدرش گفتا که دنیا نیست بد هست دنیا بر مثال کشتزار زانکه عزّ ودولت دین سر به سر تخم امروزینه فردا بر دهد گر زدنیا بر نخواهی بر دتو دائماً در غصّه خواهی ماند باز

- (- ایک مخص نے شیرخدا کے سامنے دنیا کی بہت بخت ندمت کی۔
- جناب امیرعلیه السلام نے فرمایا کدونیا بری نہیں ہے بلکہ تم خود برے ہو، کیونکہ تم شعورو درک ہے دور ہو۔
  - د نیا کی مثال بھیتی جیسے ہے۔جس میں شب وروز کھیتی ہاڑی میں مصروف رہنا ہے۔
    - كيونكدوين كي عزنت ودولت اى دنيا سے حاصل كى جاسكتى ہے۔
- آج كابويا بواج كل چيل دے گا۔اوراگرآج تم نے چند بويا توروز قيامت"ا ہے كاش" ' واے افسوس" كا سامنا کرنایزےگا۔
- ہمیشہ کنپ افسوی ملتے رہو گے (لہذ ااب محنت کرو) کیونکہ کام بہت بھٹن ،انسان سب وکا ہل اور راہ بہت طولا فی (-

## ناصر خسرونے ونیا کومخاطب کرتے ہوئے پیاشعار کے ہیں:

جهانا چه در خورد و بایسته ای به ظاهر چو در دیده خس، ناخو شي اگر بسته ای راگهی بشکنی چو آلوده بیندت آلوده ای کسی کو تو رامی نکوهش کند ز من رُسته ای تو اگر بخردی به من بر، گذر داد ایزد تو را ز بهر تو ایزد درختی بکشت اگر کڑ بر او رُسته ای سوختی بشوزد بلی، هر کس چوب کژ تو تیر خدائی سوی دشمنش به تیرش چرا خویشتن خسته ای (- اے دنیا! مجھے جیسا ہونا جا ہے تھا تو والی ہی ہے اگر چہ تو نے کسی کے ساتھ یا ئیدار نباہ نہ کیا۔ بظاہرتو آتکھول میںموجودخس وخاشا ک کی طرح تکلیف دہ ہے لین درحقیقت تیراوجود،انسان کی دو

اگر چند باکس نپایسته ای به باطن چو دو دیده بایسته ای شکسته بسی نیز هم بسته ای و لیکن سوی شستگان، شسته ای بگویش: هنوزم ندانسته ای چەبتكوھى آن راكزان رُستە اي تو دررهگذر،پست چه نشسته ای که تو شاخی از بیخ او جسته ای و گر راست بر رُسته ای رُسته ای تیرسد که بادام با پسته ای عدلالهى

آنکھوں کی ما نندضروری ہے۔

- تونے اگرچہ بہت ی سیح وسالم چیزوں کو بھیرائے تو بہت ی بھری ہوئی چیزوں کو ملایا بھی ہے۔
- ۔ اگرر ذائل ہے آلود ہ مخص تجھے دیکھے گا تو تجھے آلودہ پائے گا (اورتوائے آلودہ کرے گی) کیکن پاک و
  - صاف لوگوں کے لئے تو بہت صاف تھری ہے۔
  - جوتیری ذمت کرتاہای سے کہددے کرتونے ابھی مجھے پہچانائیں۔
- ۔ اگر توعاقل ہے تو تیراہ جود مجھے ہی نشو ونما پایا ہے ،اب کیوں اس چیز کو برا کہدرہا ہے جس سے تو دجود میں آیا ہے۔
  - خدائے مجھے تیرے لئے راہ گذر کے انداز میں خلق کیا تھا، تواس راہ گذر میں بیٹھ کیوں گیا؟
- اےانسان! تیرے لئے خدانے ایک درخت اُ گایا اور تواسی درخت کی جڑنے نگلی ہوئی ایک شاخ ہے۔
  - ۔ اگر ٹیز ھےرہتے پر چلو گے تو جل جاؤ گے اور اگر سید ھےرہتے پر چلو گے تو نجات یا ؤ گے۔
  - ہرانسان بے کاروبے مصرف ککڑی کوئی جلاتا ہے،اور پنہیں پوچھتا کہ پیکٹری بادام کے درخت کی ہے یا پہتے کے درخت کی۔
- ۔ اے دنیا تو خدا کے دثمن کے لئے تیرالهی ہے،اےانسان تونے خدا کے دثمن کو لگنے والے تیرےاپنے آپ کو کیوں دخمی کرلیا!)

قرآن کریم فرما تاہے:

ٱلَّذِيْ خَلَقَ الْمَوْتَ وَ الْحَيَواةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً. (سورة مَلك ٢٠)

(خلاصة ترجمه) خدانے موت اور زندگی کوخلق کیا تا که اس بات کا امتحان لے که کون تم میں سب سے زیادہ نیک ہے۔ لیعنی موت وحیات کے آمیز سے تخلیق شدہ و نیاانسان کے نیک کر دار کو پر کھنے کی جگہ ہے۔

یہ بات ذہن میں رہے کہ خدا کی جانب سے امتحان وآ زمائش کا مقصد ہند ہے کی قابلیتوں اور صلاحیتوں کونمایاں کرنا ہے۔ یقنیناً کسی صلاحیت کونمایاں کرنا ہی مذکورہ صلاحیت کو پروان چڑھانے کے مترادف ہے۔ امتحان الہی کسی مخفی راز سے پردہ اٹھانے کا نام نہیں بلکہ مخفیانہ صلاحیتوں کو فعلیت بخشتے ہوئے اُجا گر کرنے کا نام ہے۔ مخفی صلاحیت سے پردہ اٹھانا، اسے وجود بخشنے کے معنی میں ہے۔ آزمائش الہی ،انسانی صفات کو استعداد اور قوہ کی مخفی گاہ سے نکال کرکمال وفعلیت کے مرحلے پرلے آئی ہے۔ آزمائش الہی وزن کے قیمن کانہیں بلکہ وزن کو افزائش دینے کا نام ہے۔ ندگورہ بالا بیان کے بعد رہے بات واضح ہوجاتی ہے کہ بیآ یے کر بیسا ی حقیقت کی بیانگر ہے کہ و نیااستعداد انسانی کی پرورش گاہ اور تربیت کا مقام ہے۔

## regifulusye:

ھقیقتِ موت کے بیان کے بعدموت پر ہونے والے تمام اعتراضات خود بخو ڈفنش برآ بہوجاتے ہیں۔وراصل ان تمام اعتراضات کی پیدائش کا سبب انسان کی اپنے آپ اور نظام ہستی سے ناوا قفیت ہے۔ یایوں کہئے کہ عالم ہستی کوایک ناتص زاویۂ نگاہ سے دیکھنے کی بناء پر بیتمام اعتراضات وجود میں آئے ہیں۔

اگرموت زندگی کا اختتام ہے تو پھر جاودانہ زندگی کی آرز و، بلاشبہ بے پناؤنم واندوہ کا باعث ہے۔اور یہی نہیں بلکہ انسان کی دورری نگاہ اور روثن سوچ کے آئینے میں موت کا چیرہ نہایت خوفنا ک اور ڈراؤنا بھی ہے۔

بہت ہے لوگ زندگی کواس کے لغو و عبث بچھتے ہیں کیونکہ ان کے دل میں جاود اندزندگی کی خواہش موجزن ہے، لیکن انہیں یہ خواہش کی طور پر پوری ہوتی نظر نہیں آتی۔ اگر ان کے دل میں جمیشہ زندہ و جاوید رہنے کی تمنا نہ ہوتی تو وہ موت کو نابود کی مطلق (۱) سبچھنے کے باوجود زندگی کو پونٹی اور لاحاصل نہ سبچھتے۔ ایسی صورت میں ان کے لئے یہ دنیاوی زندگی کم از کم ایک عارضی آ رام وآسائش اور ذودگذر تخت نشینی کی مانند ہوتی اور اس وقت یقینا یہ خیال ان کے ذہن میں ہر گزند آتا کہ نیستی و عدم ایسی زندگی کا نقص صرف اس کی محدودیت اور قلیل عدم ایسی زندگی کا نقص صرف اس کی محدودیت اور قلیل دورانیہ ہے۔ ایسی زندگی کا نقص صرف اس کی محدودیت اور قلیل دورانیہ ہے۔ بنابریں تمام عیوب و نقائص کی وجہنا بودی اور محدودہت حیات ہے۔ بنابریں تمام عیوب و نقائص کی وجہنا بودی اور محدودہت حیات ہے۔ ابذا یہ بات کس طرح ہے۔ کہ اس کے بعد پھرنا بودی وعدم ہے۔ بنابریں تمام عیوب و نقائص کی وجہنا ہودی اور محدودہت حیات ہے۔ ابذا یہ بات کس طرح ہے۔ کہ جاسکتی ہے کہ اگر اس زندگی کے بجائے ہم عدم میں رہے تو بہتر تھا؟

بحی ہاں ،ہم اس وفت اپنے دل میں جاودانہ زندگی کی تمنا لئے ہوئے ہیں اور بیتمنا'' جاودانہ زندگی کے تصور'' سے نشأ ت لیتی ہے۔ یعنی جاودانہ زندگی کا تصور ،اس کی دککشی و دلفر بھی ہمارے لئے نہایت پُر کشش ہے اور یہی کشش ہماری روح میں ایک بہت بڑی خواہش کی پیدائش کا سب ہے۔ ہمیشہ رہنے کی خواہش ، ہمیشہ تحفۂ حیات سے بہر ہور ہونے کی خواہش۔

ہرفتم کی حیات وزندگی کا چھن جانا لیعنی موت کے بعد کئی بھی قتم کی زندگی کا تصور نہ رکھنا۔ (مترجم)

ہے۔اگر جاودانہ زندگی کا ذاتی وفطری غریزہ موجود نہ ہوتا تو یقیناً زندگی کا بھیا نک تضور ہرگز ہمارے ذہن میں اپنے پنجے نہ گاڑتا،ای طرح اگر بے بنیاد مادی افکار کی پٹی ہمیں نہ پڑھائی جاتی تو تب بھی ہم زندگی کے بارے میں بیسوچ ندر کھتے۔

انسان اوراس کی چیپی ہوئی شخصیت کا ڈھانچے اس طرح سے تشکیل دیا گیا ہے کہ جاوداند زندگی کی آرزو،اس کمال تک
رسائی کا وسیلہ ہے کہ جس کی انسان استعداد رکھتا ہے۔ اب کیونکہ انسانی شخصیت کے پیٹنی تارو پوداوراس کی شنف صلاحیتیں
اس چندروزہ عارضی زندگی کی ضروریات ہے کہیں زیادہ ہیں اور زندگی کواسی دنیاوی زندگی ہیں مخصر کردینے کی صورت ہیں وہ
تمام صلاحیتیں لغووعیث تصور کی جا تمیں گی، لہذا حیات آخروی کا مشکر انسان جب اپنے وجود کی خصوصیات اور جاوداند زندگی کی
تمام صلاحیتیں لغووعیث تصور کی جا تمیں گی، لہذا حیات آخروی کا مشکر انسان جب اپنے وجود کی خصوصیات اور جاوداند زندگی کی
تمام صلاحیتیں لغووعیث تھور کی جا تھوں کیا الشخاص کی کہا تھوں کیا اختقام نا بودی و ہلاکت ہے۔ تمام راستے فنا
پرختم ہوتے ہیں لہذا حیات وزیست لغووعیث ہے'' کیکن ادھراس کی لسانِ استعداد جولسانِ لاشعور سے زیادہ قصیح و بلیغ ہے یہ
پکارتی ہے: '' نابودی کا کوئی وجود نہیں ۔ ہمیں ایک لامٹنا ہی سفر در پیش ہے، اگر زندگی محدود ہوتی تو جاودائد زندگی کی آرز و کے
ساتھ، میری تخلیق نہ ہوتی ''۔ ای بناپر، جیسا کہ ہم نے پہلے بھی کہا، قرآن کریم انکار قیامت اور تخلیق کوعیث شار کرنے کو ہو بہو
ایک سوچ قرار دویتا ہے۔

اً فَحَسِبُتُهُمْ اَنَّمَا خَلَقُنَاكُمُ عَبَثاً وَ اَنَّكُمُ اِلْيِّنَا لَاتُرُجَعُونَ. (حورةَ مومون -١١٥)

(خلاصة رجمه) كياتم في بيروچا ب كهم في تهيس عبث خلق كيا باورتم همارى جانب لوثا في بين جاؤ ك-

یقیناً جو شخص دنیا کواپی در سگاه اور کارخانهٔ تکامل سازی سمجھے، حیات بعد الموت اور نشأ ۃ ثانیہ پرایمان رکھے وہ ہرگزیہ اعتراض نییں کرے گا کہ ہمیں دنیاوی زندگی نہیں ملنی چا ہے تھی اورا گرمل گئی تھی تو چھٹی نہیں چا ہے تھی۔ بالکل اس طرح کہ جیسے بیہ بات کہنا بھی ہرگز قرین عقل نہیں کہ بچے کو یا تو اسکول میں داخل ہی نہیں کرنا چا ہے اور داخل کر بھی ویا تو پھرزندگی میں بھی بھی اسکول کو نیر باونیس کہنا جا ہے۔

بابا افضل کا شانی جیے مفکر و دانشور نے جوخواجہ طوی کے استاد، یا استاد کے استاد ہیں، ایک زبردست رباعی میں فلسفہ موت کو بیان کیا ہے۔ ان کی اس رباعی کو خیام ہے منسوب مشہور ومعردف رباعی کا جواب بھی سمجھا جاسکتا ہے۔ خیام سے منسوب رباعی بہے:

ت بشکستن آن و انمی دارد مست از بهر چه ساخت و زبرای چه شکست؟

ترکیب پیاله ای که درهم پیوست چندین قد سرو نازنین و سرو دست بابا<sup>فضل</sup>کاکهناہے: تا گوھرِ جان در صدفِ تن پیوست از آبِ حیات ، صورت آدم بست گوھر جو تمام شد، صدف چون بشکست بر طرفِ کلهٔ گوشهٔ سلطان بنشست (- جب جان وروح کاموتی برن کے صدف (پی ) بین آگیاتو آب حیات صورت آدم کی تخلیق ہوئی۔ - جب موتی اور گوہر کی تخلیق کمل ہوگئی توصدف ٹوٹا اور وہ موتی صدف نے نکل کرکا اوشائی کی زینت بنا۔)
اس دیا می میں انسانی جم کواس صدف کا نام دیا گیا ہے جوا پے اندرر وی انسانی جیے گراں بہا مروار ید کی پرورش کرتا ہے۔ مروار ید وجود کی شخیل کی صورت میں اس صدف کوٹوٹنائی ہے تا کہ بیگراں بہا موتی اپنے اس نچے مقام نے نکل کرتا ہے مروار ید وجود کی شخیل کی صورت میں اس صدف کوٹوٹنائی ہے تا کہ بیگراں بہا موتی اپنے مقام نے نکل کرتا ہے شائی کی زینت ہے۔ موت کے پس پروہ بھی بی محمت کا رفر ما ہے کہ انسان زندان عالمی مادہ نے نکل کر بہشت بر یں جیعے شائی کی زینت ہے۔ موت کے پس پروہ بھی کہ جس کے اور ملک گرنتاط مقام کی جانب منتقل ہوجائے کہ جس کی وسعت آسان وز بین کے مساوی ہے۔ جس کے بعد اس کا مقام جوار ملک متنام جوار ملک متنام جوار ملک متنام خوار ملک متنام ہوائی ہیں پہنچ کہ جس کے تقرب میں ہر کمال حاصل ہے (۱) اور بھی ہے متندر قرار پائے۔ اس خدائے برزگ و برتر کی ہارگاہ میں پنچ کہ جس کے تقرب میں ہر کمال حاصل ہے (۱) اور بھی ہونا الله و انا الیہ و انا الله و انا الله و اندا الله و انا الله و انا الله و ان الله و اندا الله و انا الله و انا الله و انا الله و اندا الله و انداز میان میں اس کی ان میں میں اس کی تقرب میں ہو کی انسان و کیار کا میں کینے کے اس کی تقرب میں ہو کیارگاہ میں کوٹور کیارگاہ میں کوٹور کیارگاہ میں کوٹور کیار کیار کیارگاہ میں کوٹور کیارگیاں کیارگاہ میں کوٹور کیارگاہ کیارگاہ میں کوٹور کیارگاہ میں کوٹور کیارگاہ میں کوٹور کیارگاہ میں کوٹور کیارگاہ کیارگاہ کی کوٹور کیارگاہ کیارگاہ کیارگاہ کوٹور کیارگاہ کوٹور کیارگاہ کی کوٹور کیارگاہ کیارگاہ کوٹور کی کوٹور کوٹور کوٹ

ہم کیوں مرتے ہیں؟ کااعتر اضیہ سوال اوراس کا جواب مثنوی کے ایک قصے ہیں ہو جو دہے۔

گسفت موسی ای خداوند حساب
نر و مساده نقسش کردی جسانفرا
گفت حق: دانم که این پرسش تو را
ورنسه تادیب و عتابت کردمی
لیک می خواهی کسه در افعال ما
تسا از آن واقف کسی مسر عسام را
پسس بفرمودش خدا ای ذو لباب
موسیا تخمی بکار اندر زمین
چونکه موسی کشت و کشتش شد تمام
داس بگرفت و مسر آنها را بسرید
کسه چسرا کشتی کنی و پسروری

سقسش کردی، باز چون کردی خراب؟
وانسگهسی ویسران کنسی آن را، چسرا؟
نیست از انسکار و غفلت و ز هوی
به ر ایسن پسرسسش تبو را آزردمسی
بساز جویسی حکممت و سر قضا
پسختسه گردانسی بسدین هر خام را
چسون بپسرسیدی بیا بشنو جواب
تا تبو خود هم وادهسی انبصاف این
خوشسه هایسش یافت خوبی و نظام
پسس نبدا از غیسب در گوشسش رسید
چون کیمالی یافت آن رامی بُسری؟

ا- إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَ نَهَرٍ فِي مَقْعَدِ صِدُقٍ عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ . (سورة قريم ١٥٥ ور٥٥)

عدل العي

که در اینجا دانه هست و کاه هست کساه در انبار گندم، هم تباه فسرق، واجب می کند در بیختن نور این شمع از کجا افروختی؟ گفت پسس تمییز چون نبود مرا؟ روحهای تیرهٔ گِلناک هست در یکی دُر است و در دیگر شبه همچنان کاظهار گندمها زکاه

گفت بارب زآن کنم ویران و پست دانسه لایسق نیست در انبار کاه نیست در انبار کاه نیست در انبار کاه نیست حکمت این دو را آمیختن گفت این دانسش زکسه آموختی؟ گفت تسمیرم تو دادی ای خدا در خلایسق روحهای پاک هست در خلایسق روحهای پاک هست این صدفها نیست در یک مرتبه و اجب است اظهار این نیک و تباه

مویٰ نے یوں کہا کہ اے حساب و کتاب کے ساتھ کا م کرنے والے خدا! تونے نقش بنانے کے بعد کیوں مٹادیا؟

- (- نروماه ه کی نهایت عمد تخلیق کی اور پیمرانیس نابود کردیا، آخر کیون؟
- (آگراییا ہوتا) تومیس تمہاری سرزنش کرتا اوراس نامنا سب سوال کی خاطر تمہیں سزادیتا۔
  - لیکن میں جانتا ہوں) گرتم ہمارے افعال کی حکمت وسر قضا کو جانتا جا ہے ہو۔
    - تا كه برشخص كوتم بي حكمت سكيها ؤاور نا بلد هخص كواس حكمت كي فرريع پخته كرو۔
  - لبذا خدائے علم دیا کہ اے عظمندود انامویٰ! جوتم نے پوچھاہے اب اس کا جواب سنو۔
    - اےمویٰ!ایک یے گوز بین میں بودو، تا کہتم خودانصاف سے فیصلہ کرسکو۔
    - جب موی نے دانے کو بود یا تواس دانے سے نہایت عمد داور خوشماخوشے فکے۔
- ۔ اس کے بعد موک نے درانتی تھامی اورانہیں کا شاشروع کردیا کہ یکا کیٹے غیب سے ندا آ کی کہ جب خود ہی تم نے بویا تھا اورخود ہی اے پروان چڑھایا، جب فصل کیک کرتیار ہوگئی تو خود ہی اے کاٹ ڈالا۔
- ۔ جواب دیا:اے پروردگار! میں اس لئے اس کی کانٹ چھانٹ کررہا ہوں کیونکہ خوشے میں سوکھی گھانس بھی ہے اور گندم بھی۔
  - ۔ گندم ، سوتھی گھانس کی ہمنشینی کے لائق نہیں اور سوتھی گھانس بھی گندم کے انبار میں ہر باد ہوجائے گ۔
    - ان دونو ل کوساتھ رکھنا حکست نہیں ،لہذاان دونو س کا فرق اس چھان کینک کا متقاضی ہے۔

- خدانے پوچھا: بیلم تم نے کس سے سیھا۔اس شع کا نور کیسے روشن کیا؟
- جواب دیا: اے خدا! تونے مجھے میہ ہات سکھائی ہے۔ تب خدانے فر مایا: اب کیا خود مجھے بھی اس بات کاعلم نہ ہوگا؟

  - سیتمام پاک ارواح جوگو ہرومروار پر ہیں ،ایک بی سطح نے بیں \_کوئی در ہے تو کوئی اس کی نقل \_
- لہذااس خوب ویدکوایک دوسرے سے جدا کرناضروری ہے بالکل ای طرح جس طرح گندم کوگھانس پھوٹس سے جدا کرناضروری ہے۔)

# 

موت کے تجزیے و تحلیل کے دوران اس تکتے کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ ''موت اور حیات' عالم ہستی میں ایک سلط وار نظام کو وجود میں لاتی ہے۔ ہمیشہ کسی کی موت کسی اور کی حیات کا وسیلہ بنتی ہے۔ جانوروں کا لاشہ ہم صرف نہیں رہتا، ان کے لاشے سے غذا حاصل کر کے تر و تازہ پودے اور نت نے جاندار عرصہ حیات میں قدم رکھتے ہیں۔ صدف ٹوٹ کر چکلاارموتی کو واد کی حیات میں بھیجتا ہے اور پھرائی ٹوٹ ہوئے صدف ہی ہے ایک نیاصد ف تخلیق پاتا ہے جوابے وامن وجود میں گراں بہاموتیوں کی از سرنو پر ورش کرتا ہے۔ صدف ٹوٹ کر موتیوں کا لگنا ان گنت مرتبہ علی میں آتا ہے جس کے سب اس اختتام ناپذیر نرنان کے متوازی افاضد حیات کا پیسلسلہ رواں دواں رہتا ہے۔ ہزار سال قبل زندگی گر ارنے والے سب اس اختتام ناپذیر نرنان کے متوازی افاضد حیات کا پیسلسلہ رواں دواں رہتا ہے۔ ہزار سال قبل زندگی گر ارنے والے چھوڑیں تو آئیدہ و تے تو آئی کے انسانوں کے نصیب میں زندگی نہ آئی۔ جیسے آج کے انسان اگر اپنی جگہ نہ چھوڑیں تو آئیدہ و تے تو امسال انسان اگر موت سے ہمکنار نہ ہوتے تو آئی کوئی راستہ نہ پاتے ۔ قبولیت جیات کے لئے جہاں مادے کا خطف والے تر وتازہ اور شاداب پھول اپنی خودنمائی وحیات و ہستی کا پھیلا و جینان کیا و جینان یادہ کی ایک وصیب زمان کی وصیب زمانی ہی اتنی ہی وسیح ہوگی۔ اور اس لحاظ ہے حیات و ہستی کا پھیلا و بیات میں اجرام عالم کا پھیلا و جینان یادہ محرض دکھائی دیتا ہے ، کہتا

قطره چو کشد حبس صدف دُر گردد پیمانه چو شد تهی دگر پر گردد از رنج کشیدن آدمی حر گردد گر صال نصاند سر بماناد بجامی عدلالهي

1+4

(۔ رنج و تکلیف اٹھانے کی بناء پرانسان آزاد ہوجاتا ہے۔ آب نیساں کا قطرہ قید خانۂ صدف میں قید ہو کرموتی اور مروارید بن جاتا ہے۔

۔ اگر چدانسان کامال ودولت نہ بچےلیکن اس کاسر بینی زندگی تو پچ جائے کیونکہ پیانہ جب خالی ہوتا ہے تو پھر سے بھرجا تا ہے۔ )

یمانے کے فالی ہونے سے گھرانائہیں چاہئے، کیونکہ ساتی گھر پیمانے کو ٹھردےگا۔ ای سے منسوب شعرہے: بسر خیسنز و منحور غم جھان گذران بنشیسن و دمی بسہ شساد مسانی گذران در طبع جھان اگر وفائسی ہودی نوبت بسہ تو خود نیامدی از دگران

(۔ اٹھاوراس زودگذرد نیا کاغم نہ کر۔ آ رام ہے بیٹھاور ذرادیر کے لئے لطف وخوشی کے لحات گذار۔

اگراس دنیایس و فاجوتی تو دوسرول کے بعد تیری باری نه آتی۔)

شاعرونیا کی اس خصوصیت کو بے وفائی گروانتا ہے، جی ہاں ،اگر معیار اور پہانہ بھی انسان ہوجوںروست زندگی سے لطف اندوز ہور ہا ہے تو یقینا دنیا کو بے وفائی کہنا چاہئے ،لیکن اگر بعد میں آنے والے لوگوں کو بھی کھوظ خاطر رکھا جائے جنہیں اس دنیا میں اپنے ''دورا نیمے'' کو کمل کرنا ہے تو بھر دنیا کا نام تبدیل کرتے ہوئے دنیا کو بے وفائے بجائے عدل ،انصاف اور ترتیب کا خیال رکھنے ایسی صفت کا نام دینا پڑے گا۔

ممکن ہے کسی کے ذہن میں بیسوال آئے کہ قدرت الهی لامتناہی ہے،اس میں کیا حرج ہے کہ موجودہ لوگ ہمیشہ زندہ رہیں اور بعد میں آنے والوں کے لئے بھی روٹی ، کپڑے اور مکان جیسے مسائل کاحل سوچ لیا جائے؟!

یہ سوال کرنے والے حضرات اس بات سے عافل ہیں کہ جس شئے کا وجود میں آناممکن تھا،اس شئے پرافاضۂ وجود ہو چکا
ہے اور ہور ہا ہے اور جس شئے کا وجود میں آناممکن ہی نہیں وہ وجود میں نہیں آئی ۔ لہذا بصورت امکان کی اور مقام ومکان ، نیز
مناسب ماحول کا مفروضہ آئیدہ آنے والے انسانوں کے لئے میدان تو فراہم کرسکتا ہے لیکن پھروہی اعتراض اپنی جگہ پر جول
کا توں رہے گا کہ اس نئے مقام پر وجود میں آنے والے افراد کی بقاء اور جاودانہ زندگی ، بعد میں آنے والے افراد کی زندگی کے
لئے سیرراہ ہے۔

ندکورہ بالانکتہ ای بات کی پخیل ہے جوہم نے ''موت نہیں ہے'' کے تحت عنوان کہی۔ان دونکات کا حاصل ہیہ ہے کہ ماد ہُ عالم اپنی طبیعی اور جو ہری حرکت کے ذریعے ،مجر دارواح کے تابناک جواہر کو دجود میں لا تا ہے ،مجر دروح ، مادے کوخیر باد کہتے ہوئے ایک بلند تر اور طاقتور تر زندگی کے تسلسل میں شامل ہوجاتی ہے ،ادھر مادہ از سرنو ایک اور گوہر کواپنے دامن میں پروان چڑھا تا ہے۔اس نظام کے دامن میں بجزئوسیع ، تکامل اورار نقائے حیات کے پچھاور نہیں۔اور بیتوسیع ارواح کی فرکورہ بالا منتقلی کی بنا پر بی انجام یاتی ہے۔

موت کومٹی کے کوزے توڑنے کی مثل قرار دیتے ہوئے اس پراعتراض اور بیآ رزوکرنا کہ خالق ومنظم عالم ہستی اپنے خلیقی نظام کا درس کوز وساز کمہار سے پیکھے، اس حد تک بچکا نہ ہے کہ کسی بحث یا تجزیتے و خلیل کے لائق بی نہیں۔ اس طرح کے افکارشاع کی افقاد طبع اور شاید ایک ظریف فنکارانہ خیال پردازی ہے جس کی قدر و قیت فنون لطیفہ بی کے میدان میں ہاور بس ۔ اس بات کا بہت زیادہ امکان ہے کہ خیام سے منسوب فہ کورہ بالااشعار کا خالق نبی عقائد کا بالک ہو یا بیاشعار ایک محدود بس ۔ اس بات کا بہت زیادہ امکان ہے کہ خیام سے منسوب فہ کورہ بالااشعار کا خالق نبی عقائد کا بالک ہو یا بیاشعار ایک محدود مادی سوچ کا نتیجہ ہوں۔ لیکن جس کا کہنا ہے ہو: ''جس طرح سے تم لوگ سوتے ہو، اس طرح سے مرجاؤگا اور جس طرح سے نینوستے ہوای طرح دوبارہ زندہ کئے جاؤگ (۱) تو اس انسان کے فلسفہ حیات میں موت پر کئے جانے والے نینوستے ہیں۔ ایسا انسان مندصرف میں کہموت سے نہیں ڈرتا بلکہ امیر الموشین علیہ السلام کی ما زنداس کا مشاق ہے اور اسے اپنی کا میانی تبختا ہے۔ (۱)

مير داماد جيسے عظيم الشان حکيم الى كا كہنا ہے:

''موت کی تخی سے نیڈ روکیونکہ اس سے ڈرناہی اسے تلخ بنا تا ہے''۔

الهی واشراقی تحکیم ،سبروردی کا کہتاہے:

''ہم کی تھیم کواس وقت تک تھیم نہیں مانتے کہ جب تک وہ اپنے ارادے سے خلع روح نہ کرے''۔ یعنی خلع روح اس کے لئے ایک معمولی اور سا دہ ساکا م ہو، بلکدا ہے اس کا ملکہ حاصل ہو چکا ہو۔ یجی بات تھیم محقق اور حوز ہ اصفہان کے بانی ،میر داما دے بھی نقل ہوئی ہے۔

یہ ہے ان لوگوں کی سوچ جوابے جسم میں پنہاں گراں بہا گو ہر کی شاخت رکھتے ہیں۔ لیکن جو شخص اپنے ناقص ومحدود مادی افکار کے تنگ زنداں میں پھنس چکا ہو، وہ یقیناً موت سے ہراساں رہے گا کیونکہ اس کی نظر میں موت نا بودی ہے۔ ا ایس بات کا شدید قلق ہے کہ یہ بدن جس کو وہ اپنی پوری کی پوری ہو یت ، شخصیت اور بستی مانتا ہے کیوں نیست و نا بود ہوجائے گا۔ موت کا ایسا بی تصور ، کا تنات کے بارے میں اس کی بدگمانی کو جنم ویتا ہے۔ ایسے انسان کو کا تنات کے بارے میں اپنے طرز تفکر پرنظر ثانی کرتے ہوئے ، اس بات کو جاننا جا ہے کہ اس کے اعتراض کی بنیا دکا تنات کے بارے میں قائم کر وہ اس کا غلط تصورے۔

ا ـ كما تنامون تموتون و كما تستيقظون تبعثون . (حديث بوي)

٢- فؤت و رب الكعبه، اميرالمونين عليه السلام في بوقت ضربت فرمايا-

يهال مجصدرس فيضيه كاساده لوح كتب فروش يادآ رباب-

'' زمان طالبعلمی کے دوران قم میں ، ایک سادہ اور شخص مدرسہ فیضیہ میں کتابیں پیچا کرتا تھا۔ بیا پے پتھارے کو بچھا تا اورطالبعلم اس سے کتابیں خریدا کرتے تھے۔ بھی بھی بڑے جیب وغریب کام کیا کرتا اورا لیے مستحکہ خیز جملے کہد دیتا جوطالبعلم ایک دوسرے کو سنایا کرتے ، کسی طالبعلم نے ایک دن اس کا بیرواقعہ بیان کیا کہ میں ایک کتاب خرید نے اس کے پاس گیا کتاب کا جائزہ لینے کے بعد میں نے قیت پوچھی تو اس نے جواب دیانہیں بچنی ۔ سبب پوچھنے پراس نے جواب دیا گرنج دوں تو اس جیسی ایک اور کتاب لاکراس کے بجائے رکھنی پڑے گی۔

اس کی میہ بات من کر مجھے بنسی آگئی۔ کتب فروش مسلسل کتابوں کالین دین ندکرے تو کتب فروش نہیں اور نہ ہی اسے کوئی منافع ملے گا۔

لكتاب بيكتب فروش خيام كاس شعرى مكتبه فكرس وابسة تفاجي خيام في يول بيان كياب:

تا زهره و ماه در آسمان گشت پدید بهتر ز می ناب کسی هیچ ندید

من در عجبم زِ میفروشان کایشان به زانچه فروشند چه خواهند خرید؟!

(۔ جب سے زہر داور چاند آسان میں نمودار ہوئے ہیں مے ناب سے بہتر کی نے کوئی چیز دیکھی ہی نہیں۔

- مجھے مے فروشوں پر جرت ہے کہ جو چزیے نے اے ہیں، اس سے بہتر کوئی چز خرید سکتے ہیں؟)

شاعرے فروش پر معترض ہے کہ کیوں ہے کو فروخت کر رہا ہے؟ البتہ بیا محتراض شعر تک ہی محدود ہے، شاعر واقعی معترض نہیں ۔ شعری خوبصورتی اور دکھتی اس شعری مرقع کی مرہون منت ہے ۔ لیکن اس طرز تفکر کو حقیقی مانے کی صورت میں ہم د کیھتے ہیں کہ ایک ہے فروش کے کام کوایک ہے خوارا ہے کام کے تناظر میں ویکھتے ہوئے کس طرح فلا قرار دے رہا ہے ۔ مے نوش کے لئے ہے ہی مقصد و ہدف ہے لیکن ہے فروش کے لئے وسیلہ ہے ۔ مے فروش کا کام خرید وفروخت اور منافع کا حصول ہے اور پھرائی ممل کی تھرار کا سلسلہ ۔ جس کا پیشہ یہ ہو یقیدیاً سامان تجارت کا بذریعہ فروخت ہاتھوں سے نکلنا اس کے لئے کسی دکھ در دکا باعث نہیں بلکہ فوش کا سامان ہے کیونکہ بیاس کے وسیعے وعریض مقصد کا حصہ ہے۔

عاد فی کو که کند فهم زبان سُوسن تا بپرسد که چرا دفت و چرا باز آمد (ابگوئی عارف کبال که جوگل سوئ کی زبان سمجھاوریہ پوچھے کہ کیوں مرجھا گیااور پھر دوبارہ کیوں کھل گیا۔) تخلیق کاعمل ایک طرح کی تجارت اور سوداگری ہے، دنیا کا یہ بازار خرید وفروخت، منافع کا حصول اور پھرائ عمل کو دہرانے کی جگہ کا نام ہے۔''موت وزندگی کا نظام' کین وین کا نظام ہے۔افزائش اور پخیل کا نظام ہے جولوگ آفرینش کے لین دین پرنگتہ چینی کرتے ہیں، وہ کا نئات کے قانون اور اس کے مقصد کو ابھی تک مجھ ٹیس پائے۔ ھو نقش را کہ دیدی ، جنسش ز لامکان است گو نقش رفت غم نیست ، اصلش چو جاودان است (جونش ومخلوق تم نے دیکھی تولا مکان سے آئی ہے اگروہ فقش من جائے تو مشنے کاغم نہ کرنا کیونکہ اس کی بنیا داور نقطہ آغاز جاودانہ زندگی کا حامل ہے۔)

\*\*\*\*



سا تواں باب

أكرى سرالئي



### 1ZUU

عدل الهی کے همن میں زیر بحث لائے جانے والے مسائل میں سے ایک مسئلہ افروی سزاؤں کا ہے۔ معاد، نیک و بد اعمال کا حساب و کتاب اور جزاوسزا بجائے خودعدل کے مظاہر میں سے ہے۔ اثبات معاد کے لئے غالبًا جن دلائل کو پیش کیا جاتا ہے ان میں سے ایک دلیل ہے ہے: کیونکہ خدا عادل و تحکیم ہے لہذا انسان کے اعمال کا احتساب کرتے ہوئے جزاوسز ا دے کے رہے گا۔

اميرالمومنين عليه السلام فرمات بين:

وَ لئن امهل الله الظالم فلن يفوت اخذه و هو له بالمرصاد

على مجاز طريقه بموضع الشجى من مساغ ريقه. ( نج البلانة نطيـ ٩٢ )

(خلاصة رجمه) ممكن ہے كەخدا ظالم كومهلت دے، كيكن اے بغير مز اديتے نبيں چھوڑ تا۔خدا ظالم كے راہتے ميں،

اس کی کمین میں ہےاور حلق میں پھنس جانے والی ہڈی کی ما ننداس کی راہ کومسدو دکر دیتا ہے۔

اس جھے میں ہمارا مقصدعدل الهی کے ذریعے معاد کو ثابت کرنانہیں ، بلکہ اس کے برعکس ہم ان اعتراضات واشکالات

کا جواب دیں گے جوعدل الیمی کی رو ہےاُ خروی جز اوسزا پر کئے جاتے ہیں۔کہا پی جا تا ہے کہاُ خروی سزا کیں اپنی بیان کردہ '

کیفیات کےمطابق عدل البی ہے متصادم ہیں۔ کیونکہ اُخروی سزاؤں میں جرم اور سزا کے درمیان توازن ومطابقت موجود ص

نہیں۔ میسزائیں عدل پرمنی نہیں۔ نیز سز ااور پا داش دینے کاعمل ،عدل دانصاف کے ساتھ اجرا پہیں کیا جاتا۔

اس اعتراض میں جزاء کے مسئلے کو، جے عدل الی کی دلیل کے طور سے پیش کیا جاتا ہے، عدل وحکمت الی پر اعتراض اوراس کی خلاف ورزی قرار دیا جاتا ہے۔ اس اعتراض کے بنیا دید ہے کہ جزاوسزا کے قوانین میں جرم اور جرمانے کے درمیان ازن وہم آ جنگی کا خیال رکھنا جا ہے، مثلاً اگر کوئی شخص کی راہ گیر کے سر پر کوڑا کرکٹ ڈال دے تو عدل کا نقاضا یہ ہے کہ اس کو سزاملنی چاہے۔ بلاشبہ ندگورہ جرم کی سزا پھانسی یا عمر قیزنہیں ہو عتی۔ جرم دسزا کے درمیان قانون مطابقت کی روے ایسے جرم کی زیادہ سے زیادہ سز الیک ہفتے قید ہو علق ہے اوراگراس مجرم کو،اس معمولی ہے جرم کی بنا پر بغیر دفاع کا موقع دیئے مقدمہ چلاکر فائزنگ اسکواڈ کے حوالے کردیا جائے تو یقنیناً بیعدل وانصاف کے خلاف ہے۔ جرم کی سزادیناعدل کا لازمہ ہے، کیکن اگر جرم وسزا کے درمیان تو ازن ومطابقت کا خیال ندر کھا جائے تو خود بجی سزانا انصافی کہلائے گی۔

غیبت، جھوٹ، زنااور آل بیسب جرم ہیں اور اپنی سزاچاہتے ہیں لیکن آخرت میں ان کی معین کردہ سزا کیں ، کیا حدے زیادہ نہیں؟ قر آن کریم آلی کی سزا کو ہمیشہ جہنم میں رہنا قرار دیتا ہے۔ فیبت کے بارے میں روایت ہے کہ بیہ جہنم کے کتوں کا کھانا ہے۔ (۱) اور ای طرح سے دیگر گنا ہوں کے لئے نا قابل برداشت اور طاقت فرسا سزا کیں مقرر کی گئی ہیں۔ ایسی سزا کیں جوابی صعوبت کے لئاظ سے نہایت کڑی اور مدت کے لئاظ سے بہت طویل ہیں۔

اعتراض بیہ کا ایم غیرمنصفانہ سزائیں عدل البی کی روے کیونکر ممکن ہیں؟

اس سوال کے جواب کے لئے ضروری ہے کہ سزاؤں کی مختلف اقسام کی وضاحت کرتے ہوئے اُخروی پاداش کی صحیح شاخت حاصل کی جائے۔ یقینانس امر کے لئے ضروری ہے کہ معتبرا حاویث اور مقلی برا بین کی روشنی میں ونیااورآ خرت برحا کم نظام کے باہمی فرق کا تجزید کیا جائے۔

### وكِالعِمَّا تُحْكَا فُرِكَ:

کیاعالم آخرت پربھی ای دنیا کے قوانین حاکم ہیں؟ کیا دنیوی اوراً خروی زندگی میں کوئی تفاوت نہیں؟ کیاعالم آخرت ہو بہوعالم خاکی کی مانند ہے؟ اورا گرفرق ہے بھی تو صرف تأ گرِز مانی کا؟ یقیناً ان دونوں میں پچھاختلافات ہیں۔اگر پچھشاہتیں یائی جاتی ہیں تو پچھ تفاوت بھی ہے۔

دوحالتیں ہیں، دوجدا جداعالم ہیں، مختلف قوانین کی حامل دومختلف زندگیاں ہیں۔ جلد بازی نہ بیجیجی اہم پیٹیں کہتا چاہتے کہ عدل الٰہی صرف دنیوی قوانین پرلا گو ہے اور آخرت میں اس کا کوئی وجودٹییں، لہذاعالم آخرت میں ظلم جائز ہے۔ جی نہیں! ہم پچھاورکہنا چاہتے ہیں، ذراصبر سے کام لیجئے۔

ان دونوں زندگیوں کے نقاوت کو سمجھانے کے لئے سر دست کوئی مثال موجود نہیں۔ کیونکہ ہم جس مثال کا بھی ذکر کریں وہ ای دنیا کی ہے اور ای دنیا کے قوانین کے تابع ہے۔ لیکن تقریب ذہن (۲) ذراہے مسامحہ (۳) کے ساتھ و نیا اور آخرت کو

ا- اياكم و الغيبة قائها ادام كلاب النار. بحارالاأوار جلدها تُرَّء چهارم\_

r فابن سے بات کونزو کی کرنے کے لئے سے مثال کے کزور پہلووں سے چٹم یوثی کرنا

بالترتیب رحم مادراور دنیا سے مشابهہ کہا جاسکتا ہے۔اس سے قبل بھی ہم نے ایک اور بحث کے حمن میں اس مثال سے استفادہ کیا تھا۔

بچددم مادر میں ایک طرح کی زندگی گذارتا ہے اور ولاوت کے بعدایک اور طرح کی۔ ان دونوں زندگیوں کے درمیان ایک وجاشتراک ہے، اور وہ ہے غذا کی ضرورت ۔ لیکن رخم مادر میں غذا کا حصول ، ولاوت کے بعد غذا کے حصول سے فتلف ہے۔ رخم مادر میں بچینا تاتی زندگی گزارتا ہے۔ ناف کے ذریعے مال کے خون سے اپنی غذا حاصل کرتا ہے، بالکل ایک پود کے کی مانند جوابئی جڑکے ذریعے غذا حاصل کرتا ہے۔ نو پھیچیوٹ کی جھے کام کرتے ہیں اور ضری معدوا پی ذمہ داری ادا کرتا ہے۔ لیکن اس عالم خاکی میں قدم رکھنے کے ساتھ ہی کی سابقہ زندگی کا نظام درہم برہم ہوجا تا ہے۔ ایک اور عالم وجود میں آجا تا رزندگی کو آگے نہیں بڑھا میں تکھرانی شروع ہوجائی ہو اور بالآخراس کی و نیابی بدل جاتی ہے۔ اب وہ لیح بھر کے لئے بھی سابقہ طرز زندگی کو آگے نہیں بڑھا سک ، اب اسے سانس لینی نبے حلق کے ذریعے غذا حاصل کرنی ہے، اگر ولادت سے پہلے اس کے پھیچیوٹ وں میں ہوا اور معدے میں غذا چلی جاتی تو وہ مرجا تا، لیکن اب قضیہ برعکس ہے اگر چند کھوں کے لئے ہوا اس کے پھیچیوٹ وں میں واغل شد ہوا دور ذرای مدت کے لئے اس کے معدے تک غذا نہ پنچی تو وہ مرجا ہے گا۔ ولادت کے بعدا گرگوئی کو تی کو ای سابقہ زندگی کی ڈگر پر چلانا چاہے مثلاً اسے ایک ڈ بے میں رکھ کراس کے ناک اور مذرکو نیک بعدا گرگوئی کے ذریعے خون تزریق کرے، تو بیق قطعاً ممکن نہیں۔ کیوں؟ کیونکہ بچی کی زندگی پر جا کم نظام تبدیل ہو چکا ہے۔ اب اے ایک عدد نظام کے تحت زندگی گرار نی ہے۔

عالم آخرت اور دنیا کاتعلق بھی ایسا ہی ہے۔ اُخروی زندگی کی وضع وقطع دنیوی زندگی سے مختلف ہے۔ دونوں میں ''حیات'' کا وجود ہے لیکن کیسال نہیں۔اُس دنیا کی زندگی کے قوا نین،اس دنیا کے قوانین کے علاوہ ہیں۔ بالفاظِ دیگر دنیاو آخرت دومختلف اطوار اور ایک دوسرے سے منفر د دوعالم ہیں۔ان دونوں جہانوں کے نفاوت واختلاف کو بچھنے کے لئے، قرآن وحدیث میںان کے بیان کردہ اوصاف کو بجھنا پڑے گا۔

درج ذیل سطور میں چنداختلا فات کو بیان کئے دیتے ہیں۔

ا۔ ثبات و تغیر: اس دنیا میں تغیراور حرکت ہے۔ بچہ جوان ہوتا ہے، جسمانی نشو ونما پایئے پیمیل تک پینچتی ہے اور بڑھا ہے میں قدم رکھنے کے بعد مرجا تا ہے۔اس دنیا میں ہرشئے پرانی ہوجاتی ہے اور پرانی اشیاء ختم ہوجاتی ہیں۔لیکن عالم آخرت میں بیری دشعیفی کا کوئی وجودئییں ۔موت بھی نہیں آتی۔وہ عالم بقاء ہے اور سیعالم فناء۔وہ عالم ثبات وقراراور سیعالم زوال وفناء۔ ۳ خالص اورغیر خالص زندگی: دوسرافرق بیہ کے دنیا موت وحیات اور مرگ وزندگی کا آمیزہ ہے۔ لیکن عالم آخرت بجوزندگی کے بچھ اور نبیل ۔ عالم دنیا میں جمادات وحیوانات کا وجود ہے اور ہرشئے ایک اور شئے میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ ہماراموجودہ بدن جس میں اس وفت زندگی ہے ، بچھی مردہ اور جمادتھا اور پھر یہی جسم حیات سے جدا ہوئے کے بعد دوبارہ جماداتی حالت میں لوٹ آتا ہے۔ موت وزندگی دنیا میں ایک دوسرے سے مخلوط ہیں ۔ لیکن عالم آخرت میں ایسانہیں ۔ وہاں صرف اور صرف حیات ہے۔ اخروی سلسلۂ حیات کے جواہر وشکر یزے، درخت اور پھل، سب کے سب زندہ اور ذی حیات ہیں۔ وہاں گی آگر بھی درّاک اور فعال ہے۔

قرآن كريم كاارشادي:

وَ إِنَّ اللَّارَ الآخرة لهي الحيوان. (سورةُ عَنَبُوت ٢٣٠) (خلاصة رجمه) يقيناً خانة آخرت بي وه گھر ہے جوزندہ ہے۔

آخرت ایک زنده اور جاندار موجود ہے۔

اس دنیامیں اعضاء وجوارح کوئی شعور وادراک نہیں رکھتے۔لیکن اُس دنیامیں کھال اور ناخن بھی ذی شعور ہیں جتی گفتگو بھی کرتے ہیں۔قیامت میں انسان دہن بستہ ہوگا اور ہرعضوا پنے سے سرز دہونے والے انٹمال کی خبر دے گا۔ زبان کے ذریعے سوال وجواب نہیں ہوگا تا کہ دروغ گوئی سے انسان پر دو پوٹی کرسکے بلکہ وہاں ہرعضو بول المجھے گا اور

خود ہی اپنے اعمال کو بیان کرے گا۔

قرآن کریم کافرمان ہے:

آلْیَوُمَ نَخْتَمُ عَلَیٰ اَفْوَاهِهِمُ وَ تُکَلِّمُنَا اَیْدِیْهِمُ وَ تَشْهَدُ اَرْجُلُهُمْ بِمَا کَانُوا یَکْسِبُونَ. (یُسَ ۱۵-۲) (خلاصة جمه) آج الن کے منہ پرہم مہرلگارہے ہیں اور الن کے ہاتھ ہم سے بات کریں گے اور الن کے بیراسپے ا نجام دیتے ہوئے افعال کی گوائی دیں گے۔

ایک اور مقام پرانسانوں کی اپنے اعضاء وجوارخ کے ساتھ تلخ کلامی کا ذکر ہے۔

وَ قَالُوا لِجُلُودِهِمُ لِمَ شَهِدْتُمُ عَلَيْنَا؟ قَالُوا أَنْطَقَنَا اللّٰهُ الَّذِيُ أَنْطَقَ مُحَلَّ شَيْءٍ. (فصلت-٢١) اس امرکوبیان کرنے کے بعد کہ روز قیامت گناه گاروں کے چثم و گوش اور دیگراعضاءان کے خلاف گواہی دیں گے، قرآن کریم ان کی گفتگوکو یوں بیان کرتا ہے۔

(خلاصة رجمه) وه اپنی کھالوں سے کہیں گے کہتم نے ہمارے خلاف گواہی کیوں دی؟ کھالیں جواب دیں گی کہ خدانے ہم سے کلام کروایا ہے۔ وہی خداجس نے ہرشے کوطافت بخن دی ہے۔ یقیناً اُخردی زندگی خالص ہے،اس میں موت کی کوئی ملاوٹ نہیں۔کہنگی ، بوسیدگی اور موت وفنا کا وہاں کوئی تصور نہیں۔ اس عالم پر جاودا نگی حاکم ہے۔

س۔ بونااورکا ٹنا: دنیااورآخرت کا تیسرافرق ہیہ کددنیاا گانے اور تنم پاشی کا مقام ہے، جبکہ آخرت فسل اتار نے اور
کا شنے کا مرحلہ ہے۔ عالم آخرت میں عمل نہیں ، کسی چیز کی آبادگی اور تیاری نہیں ، جو بھی ہے وہ عمل کا نفع اور نتیجہ ہے۔ ہو بہو
امتحانی نتائج کے اعلان کے دن کی طرح ہے۔ اگر طالبعلم بوقت امتحان ہے بچے کہ جھے امتحان کی تیاری کے لئے مہلت دی
جائے یا اعلان نتائج کے وقت درخواست کرے کہ اب میں سوالات کا جواب دوں گا تو یقینا اسے یہ جواب دیا جائے گا کہ وقت
امتحان گذر چکا اب نم بریانے کی نوبت ہے۔ یہ جو انہیاء بھار پکار کر کہدر ہے ہیں: اے لوگو اعمل صالح کرو۔ ابدی آرامگاہ کے
لئے پچھ ذخیرہ کروتو اس لئے کہ وقت عمل محدود ہے۔

اميرالمونين عليه السلام فرماح بين:

و ان اليوم عمل و لا حساب و غداً حساب و لاعمل. (نج اللانه خطبه ٣٢) (آج روز عمل ہے کوئی صاب کتاب ہیں اورکل صاب کتاب ہوگا عمل نہیں۔) ایک اور مقام بر فرماتے ہیں:

عباد الله! الآن فاعملوا و الالسن مطلقة، و الابدان صحيحة، و الاعضاء لدنة و المنقلب فسيح. ( نج البلاغة خطبه ۱۲۸)

(اے خدا کے بندو! اس وقت جبکہ زبانیں آ زاد ہیں، بدن سیح وسالم ادراعضاء تمہارے قابومیں ادر میدان کھلا ہے تو پس سعی دکوشش کرو۔)

لیعنی تمہارابدن تمہاری سعی وکوشش کا وسلہ اور اوز ارہاں ہے پہلے کہتم سے چھین لیا جائے اور خاک میں ٹل جائے ای بدن کے ذریعے فعالیت کر وابیا کام کر وجو تمہارے لئے سودمند ہو۔

جب مہلت گزرجائے گی اورخدائے قا در وتوانا کے حکم ہے روح بدن ہے جدا ہونے لگے گی پھر سعی و کوشش کا وقت ہاتھ ہے نکل جائے گا۔اس وقت لا کھ چیخو چلا ؤ کہ مجھے پلٹا دوتا کہ میں نیک اعمال انجام دے سکوں تو یہی جواب سنو گے کہ'' یہ ناممکن ہے''۔اگر درخت سے جدا ہونے والے کچے پھل کا دوبارہ درخت سے جڑجانا اور سابقہ حالت کواز سرنو پا کر میٹھا ہوجانا ممکن ہے تو پھردنیا کی طرف لوٹ آ نا بھی ممکن ہے۔لیکن کیا کیا جائے کہ قانون خلقت پچھا در ہے۔ کتنی خوبصورت حدیث ہے جورسول اکرم ملٹے آیکتے نے اس سلسلے میں ارشادفر مائی ہے:

### الدنيا مزرعة الآخرة. (كوزالحقائق،مناوى، بابوال)

اس حدیث میں انسانی وجود کوگر دش سال ہے تشدیبہ دی گئی ہے اور دنیا وآخرت کوسال کے دوموسموں کی مانند قرار دیا گیا ہے۔ دنیا کھیتی اگانے اور آخرت فصل کا شنے کا موسم ہے۔

۳۔ مخصوص اور مشترک سرنوشت: دنیا اور آخرت کے درمیان چوتھا فرق بید ملتا ہے کہ دنیاوی زندگی کسی حد تک مشترک ہے۔ لیکن آخرت میں ہرا کیک کی اپنی ذاتی زندگی ہے۔ مقصد سیہ کے دنیاوی زندگی ، اجتماعی ہے اور اجتماعی زندگی مشترک ہے۔ لیکن آخرت میں ہرا کیک کی اپنی ذاتی زندگی ہے۔ نیک لوگوں کے اعمال صالحہ، دیگر انسانوں کی سعادت میں موثر کر دار ادا کرتے ہیں، نیز ہر ہے لوگوں کی ہدا تھا لیاں بھی معاشرے پر اپنا اثر چھوڑتی ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ دنیاوی زندگی ہیں انسان پر اجتماعی ومعاشر تی ذمہ داریاں عائد ہوتی جی ہوئے ہیں۔ معاشرے کے افراد کو اعضائے بدن کی مانند کچھونہ کچھا کیک دوسرے کے بو جھوکو اشان پرتا ہے۔ کسی بھوٹی کے مام نہ کرے تو اس کا اشان پرتا ہے۔ مثلاً اگر جگر میچ کام نہ کرے تو اس کا نقصان دوسرے اعضاء کو بھی بھی بینچتا ہے۔

یہ مشترک زندگی ہی کی بناء پر ہے کہ اگر معاشرے کا کوئی فروار تکاب گناہ کرنا چاہے تو بقیہ افراد پر لازم ہے کہ اے مخط کریں۔رسول اکرم مٹی فیلی تلج نے معاشرے کے افراد پر گناہ کی تا تیر کو ایک مثال کے ذریعے بیان فرمایا ہے کہ اگر سمندر میں رواں دواں جہاز میں کچھ لوگ بیٹے ہوں اور ان میں سے ایک شخص اپنی جگہ پر جہاز میں سوراخ کرنے لگے اور دیگر افراداس عذر کی بناء پر کہ شخص اپنی جگہ پر سوراخ کر رہا ہے اے نہ روکیس تو جہاز ڈوب جائے گالیکن اگر اسے اس کام سے روک دیں تو انہوں نے اس کی جان بھی بچالی اور اپنی بھی۔ (اصول کافی)

د نیا میں گیہوں کے ساتھ گھن بھی پہتا ہے یا گیہوں اور گھن دونوں ہی پسنے سے نی جاتے ہیں۔معاشرے کی اجتماعی زندگی میں گناہ گاراور نیک دونوں ہی پائے جاتے ہیں۔بھی گناہ گار، نیک لوگوں کے عمل سے فائدہ اٹھاتے ہیں اور بھی بے گناہ، گناہ گاروں کی بداعمالی کے سبب نقصان کا سامنا کرتے ہیں۔

لیکن عالم آخرت میں ایسانہیں۔ ناممکن ہے کہ وہاں کو کی شخص کسی دوسرے کے عمل میں حصہ دار ہے۔ نہ تو انسان اپنی انجام نہ دی ہوئی نیکی سے استفادہ کر سکے گا نہ ہی کسی اور کے گناہ کا عذاب سے گا۔ آخرت عالم جدائی اور ''عالم فصل'' ہے۔ خوب دیدکوایک دوسرے سے علیحدہ کردیتی ہے۔ طیب و خبیث ایک دوسرے سے منفصل ہوجاتے ہیں۔ گناہ گاروں کو یوں ہا نکاجا تا ہے:

وَ امْتَازُوا الَّيَوُمَ أَيُّهَا المُجُومُونَ. (سورة لِس -٥٩)

(خلاصتر جمہ) کے گناہ گارواعلیحدہ ہوجا وَنیک لوگوں ہے۔ وہاں باپ بیٹے سے جدا ہوجائے گا۔ ہرانسان اپنے عمل کی جزاءخودوصول کرےگا۔ وَ لَا تَنْوِدُ وَاذِدَةٌ وِذُدَ ٱلْحُوىٰ. (خلاصة رجمہ) کوئی بھی کسی کا بوجھا وربارگناہ نہا تھائے گا۔

ای فرق کاسب بیہ ہے کہ آخرت فعلیت محض (۲) ہے اور دنیا عالم حرکت، لینی دنیا استعداد وصلاحیت اور فعلیت کا آمیزہ ہے۔ خالص فعلیتیں ایک دوسرے کا اثر قبول نہیں کرتیں اور نہ ہی ایک باہمی آمیزہ اور مرکب تیار کرتی ہیں۔ لیکن استعداد وصلاحیت کی آمیزش رکھنے والی فعلیتیں اثر پذیر ہونے کے ساتھ ساتھ ترکیب یافتہ ہونے کی صلاحیت بھی رکھتی ہیں۔ استعداد وصلاحیت کی آمیزش رکھنے والی فعلیتیں اثر پذیر ہونے کے ساتھ ساتھ ترکیب واشحاد پر مشتمل ہے۔ جب کہ آخرت میں معاشرے کا کوئی وجود نہیں۔ دنیا میں اگر کوئی شخص ٹیک لوگوں کے ساتھ مجالست وہم شینی رکھے گاتو نیک اثر لے گا اور پدکر دار لوگوں کا ہم صحبت وجود نیک اثر لے گا اور پدکر دار لوگوں کا ہم صحبت ہوگا تو نیک اثر لے گا اور پدکر دار لوگوں کا ہم صحبت ہوگا تو گراہ ہوجائے گا۔ مولا ناروم کا کہنا ہے:

فردوی کا کہناہے:

به عنب و فروشان اگر بگذری شود جامه قر همه عنبری اگر بگذری سوی انگشت گر از او جز سیاهی نیابی دگر

- (- اگر عز فروش کے پاس ہے گذرو گے تو تمہار ہے اس میں عزری خوشبورج بس جائے گی۔

لیکن اُس دنیامیں انسان تااہد نیک لوگوں کے ساتھ مجالست کرے تب بھی اس کا مرتبہ نہیں ہوسے گا۔اور بدکر داروں کے ساتھ نشست و ہر خاست رکھے گا تب بھی انحطاط کا شکار نہ ہوگا۔ وہاں ہم نشینی اور مجالست کوئی اثر نہیں رکھتی ۔کوئی چیز کسی بھی چیز پراٹر انداز نہیں ہوتی ۔

ا- سورة انعام ١٦٣ برورة اسراء ١٥ بسورة فاطر ١٨ بسورة عجم ٢٨٠

۳- ہرشے کا اپنے آخری مرسلے میں پنچنا اور چیسی ہوئی استعداد کا ظاہر ہونا اور منص تظہور پر پنچنا۔ (مترجم)

قر اردادی لین دین \_مبادله اور لین دین ای دنیا ہے مخصوص ہے۔

البنة آخرت میں اجتماعی زندگی کے نہ ہونے کا مقصد پینہیں کہ وہاں ہڑخص تنہا رہے گا اور اپنے علاوہ کسی کو نہ پائے گایا اپنے علاوہ کسی سے کوئی سروکار نہ رکھے گا۔ بلکہ مقصد رہے ہے کہ اس دنیا ہے مخصوص وابستگیاں تا ثیرو تاثر ،معاونت ومزاحمت اور روحانی واخلاقی عادات کے تباد لے وغیرہ جیسی چیزوں کا وہاں کوئی وجوز نہیں۔

ندگورہ بالامقولے دنیاوی ہیں کہ جومعاشرے کی تخلیق کا سبب ہیں۔ بیعنی انسانی اجتماع کے ذریعے ایک حقیقی و واقعی ترکیب وجود میں آتی ہے اورانسانوں کی سرنوشت ایک دوسرے سے وابستہ ہوجاتی ہے۔ وگرند بہشت وجہنم دونوں مقامات میں اجتماعی و باہمی زندگی کا نصور موجود ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ نیک افراد کے اجتماع میں انس، الفت، خلوص اورا پنائیت ہے۔ اور قرآن کریم کے مطابق بھائیوں کے سے انداز میں ایک دوسرے کے آسنے سامنے کرسیوں پر براجمان ہوں گے۔ (1) جبکہ بدکر دارلوگوں کے درمیان تنفر، ایک دوسرے سے بیزاری اور برا بھلا کہنے کا سلسلہ جاری ہوگا(۲)

# والماركي الماركي الماركي

گذشتہ صفحات میں ندکور دنیا و آخرت پر حاکم نظاموں کے درمیان اختلاف کی وضاحت کے بعد دیکھتے ہیں کہ ان دونوں جہانوں کا پاہمی رابطہ کیسا ہے؟

بلاشبرد نیااور آخرت کے درمیان ایک تعلق موجود ہے، ایک بہت متحکم ومضبوط تعلق، د نیااور آخرت کا تعلق یوں ہے کہ سویا ایک عمر کے دو حصاور ایک سال کے دوموسم ۔ ایک موسم میں کا شتکاری اور تخم پاشی کی جاتی ہے اور دوسرے موسم میں اس فصل کو اتاراجا تا ہے ۔ بلکہ بنیادی طور سے د نیا، اگانے کا اور آخرت کٹائی کا مرحلہ ہے۔ ایک تخم اور ن تا ہے تو دوسرااس کا کچھل اور نتیجہ۔ آخرت میں نصیب ہونے والی جنت وجہنم اس و نیاسے وجود میں آتی ہے۔

حدیث میں ہے:

ان الجنة قيعان و ان غراسها سبحان الله و الحمد لله و لااله آلا الله و الله اكبر و لاحول و لا قوة الا بِالله . (٣)

(اس وقت جنت ایک چیٹیل اور بے آب و گیاہ صحراء ہے۔ یقنینا سجان اللہ والحمد مللہ ولا البالا اللہ واللہ اکبرولاحول ولا

ا۔ اخوانا علیٰ سور متقابلین. (سورهٔ حجر ۲۵۸ )

٢- كلما دخلت أمّة لعنث أُختَها. (حورة اعراف ٣٨) د ان ذلك لحق تخاصم اهل النار. (حورة عن ١٣٠)
 ٣- تغيير الميز ان جلد صفح ٢٣٠.

قوة الابالله وه درخت ہیں جن کاس دنیامیں ذکر کیاجا تا ہےاوراس دنیامیں اگایاجا تا ہے۔) ایک اور حدیث میں آپ نے فرمایا:

" شپ معراج میں جنت میں داخل ہوا۔ پچھ فرشتوں کو تقیراتی کام میں مصروف دیکھا۔ ایک اینٹ سونے اور دوسری چاندی کی رکھارے ہیں۔ اور بھی کام سے ہاتھ روک لیتے ہیں۔ میں نے پوچھا: بھی کام کرتے ہواور بھی کام سے ہاتھ روک لیتے ہیں۔ میں نے پوچھا: کھی دوک لیتے ہوا انہوں نے جواب دیا: تقیر کے لئے گارے کا انتظار کرتے ہیں۔ میں نے پوچھا: تمہارا مطلوب گارا کیا ہے؟ جواب دیا: دنیا میں مومن کا ذکر جو بیہ کہتا ہے: سیحان اللہ والحد للہ ولا الدالا اللہ واللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کہر۔ جب بھی مومن بید فرکر تا ہے ہم اینٹیں رکھنا شروع کردیتے ہیں اور جب ذکر ہے رک جاتا ہے تو واللہ الکہ عندی ہم بھی رُک جاتے ہیں "۔ (وسائل الشیعہ، جلد الجوع چہارم)

ایک اور حدیث میں آپ نے فرمایا:

"جوبھی ہجان اللہ کہے گا خداجنت میں اس کے لئے ایک ورخت لگائے گا، جوالحمد للہ کہے گا خدا اس کے لئے جنت میں ایک ورخت لگائے گا، جواللہ جنت میں ایک ورخت لگائے گا، جواللہ اللہ کہے گا خدا اس کے لئے جنت میں ایک ورخت لگائے گا، جواللہ الکہ کہے گا خدا اس کے لئے جنت میں ایک ورخت لگائے گا، جواللہ الکہ کہے گا خدا اس کے لئے جنت میں ایک ورخت لگائے گائے قریش ہے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے کہا:

اس کے معنی یہ ہیں کہ جنت میں ہمارے بہت سارے ورخت ہیں ۔ آپ نے فرمایا: بالکل، لیکن ویکھو خیال رکھنا کہ کہیں یہال ہے ایک آگ نہ بھیج و بینا جوانہیں جلا ڈالے ۔ اور یہ بات خداوند تعالیٰ کے اس فرمان کی بنا پر ہے جس میں فرمایا: اے ایمان لانے والوا خدا اور اس کے رسول کی اطاعت کرواور اپنے اتحال کو اکارت نہ کرو'۔ (وسائل الشیعہ ، جلد ہم مجدوم )

یعنی جس طرح سے تم لوگ اس دنیا میں اپنے نیک اعمال کوانجام دے کر جنت میں درخت اُ گاتے ہو، اس طرح سے اپنے برے اعمال کے ذریعے آتشِ جہنم کو بھڑ کاتے ہو۔اورممکن ہے کہ تمہاری پیدا کردہ آگ تمہارے نیک اعمال کے اثر ات کو بھسم کرڈا لے۔

أيك اورحديث مين فرمايا:

ان الحسد لیا کل الایمان کما تأکل النار الحطب. (اصول کافی، جلد استی ۱۳۳۱) (حسدایمان کواس طرح کھاجا تاہے جس طرح آگ لکڑی کورا کھردیتی ہے۔) اس سے بیات مجھ میں آتی ہے کہ جنت کی مائند دوزخ بھی ایک چینل صحراء ہے۔اس کی آگ اورعذاب کوانسان اپنے انجام دیئے ہوئے گناہوں کے ذریعے وجود میں لاتا ہے۔سانپ بچھو، کھولتا ہوا پانی اورزقوم جیسی دوزخی غذا کیں انسان کی صفات خبیشاور بدکر داری کے ذریعے ہی خلق ہوئے ہیں ، بالکل ای طرح جیسے کہ حور،قصوراور جاودانہ بہتتی نعتیں انسان کے تقویٰ اور نیک اعمال کے ذریعے پیدا ہوتی ہیں۔

اہل جہنم کے بارے میں خدا قرما تاہے:

او لٹک لھم عذاب من رجز الیم. (سورة ساً ۔ ۵) (خلاصة رجمه)ان کے لئے اپنی نجاست کی بنا پرایک دردناک عذاب ہے۔

## وللبكي تما الثام:

'' و نیااورآخرت کا باہمی تعلق''اور'' دنیاوآخرت کا تفاوت'' کے عنوان سے پیش کی گئی دونوں ابحاث ہماری آئندہ بحث کا مقدمہ تھیں ۔جس میں ہمیں مختلف سزاؤں کا تجزیہ کرنا تھا۔اس مقام پرہم میٹابت کریں گے کہ دنیوی اوراخروی سزاؤں کی حقیقت مختلف ہے۔ گناہ اوراس کی سزا کے درمیان عدم توازن کا اعتراض ای حقیقت کی شناخت پرمخصر ہے۔

سزائيس تين اقسام كي موتي ہيں:

۳۔ وہ سزائیں جن کا گناہ ہے تکوینی اورطبیعی رابطہ ہے۔( دنیوی مکافات ،مکافات عمل ) ۳۔ عوں مح

سو۔ وہ سزائیں جوعل کا بجسم اوراس کی تصویر ہیں۔ نیز اپنے متعلقہ کمل ہے جدانہیں۔ (اخروی عذاب)

# :Hypay?

سزاؤں کی پہلی تتم وہی سزائیں اور تاویبی قوانین ہیں جنہیں انسانی ساج میں البی یاانسانی قانون سازوں نے نافذ کیا ہے۔ان سزاؤں کے دوفائدے ہیں: ایک تو مجرم یا معاشرے کے دیگر افراد کوسزا کا خوف دلا کر جرم سے روکنا ہے،اوراس سبب ان سزاؤں کو تنبیہ وسرزنش کا نام دیا جاسکتا ہے،اور دوسرا فائدہ ستمدیدہ ومظلوم کی تسلی ترشفی کا سامان فراہم کرنا ہے۔اس تسلی ترشفی کی فراہمی اس صورت میں ہے کہ جب مجرم کسی کی حق تلفی یاظلم کا مرتکب ہوا ہو۔

انسان میں انتقامی کارروائی اوراس کے نتیج میں تسلیٰ قلب کے حصول کا احساس بہت شدید ہے۔ اور بظاہر انسانی تاریخ کے ابتدائی اووار میں اس سے بھی زیادہ شدت سے تھا۔ اگر مجرم کوقر ارواقعی سزا کیں نہ دی جاتیں تو یقیناً معاشرے میں بہت وسیج پیانے پر بتاہی و ہربادی پھیل جاتی۔ اور آج بھی انسان میں اس بات کا احساس موجود ہے۔ فرق صرف بیہے کہ متمدن و مہذب معاشروں میں بیاحساس ذرا کمزور یا مخفی ہے۔ ظلم وستم کا سہنا انسان کے لئے ایک طرح کا سوہانِ روح بن جاتا ہے جس کواگرختم نہ کیا جائے تو بہت ممکن ہے کہ بیہ مظلوم دانستہ یا نا دانستہ کس سکین جرم کا ارتکاب کر بیٹھے لیکن مظلوم کی آتھوں کے سامنے اگر ظالم کو کیفر کر دارتک پہنچا دیا جائے تو اس کا نفسیاتی گھاؤمندمل ہوجا تا ہے جس کے نتیجے ہیں اس کی روح بغض، کینے اور اس سوہانِ روح سے نجات یا لیتی ہے۔

سزاو پا داش پرمنی قوانین مجرموں کی تربیت اور معاشرے میں لظم وصنبط کی برقر اری کے لئے لازم وضروری ہیں۔کوئی بھی دوسری چیزان کانعم البدل نہیں ہوسکتی۔

بعض افراد کا بیرکہنا کہ سزا کے بجائے مجرم کی اخلاقی تربیت کی جائے اور قید خانے کے بجائے وارا آثادیب (۱) کھولا جائے ،ایک مغالطے کے علاوہ کچھٹیں۔اخلاقی تربیت اور دارا آثادیب بلاشیہ ضروری ہے، صحیح تربیت یقیناً جرائم کی تعداد میں کی کا باعث ہے۔ بالکل اسی طرح جیسے معاشرتی افرا تغری اور بدھالی جرم کی وجوہات میں سے ہاور معاشرتی ،معاشی اور تفاقتی اقدار کوسیحے خطوط پراستوار کرنے ہے جرائم میں کی واقع ہوتی ہے۔لیکن ان میں سے کوئی بھی امر کی دوسرے کا تعم البدل نبیل ہوسکتا۔ ندتو صحیح تربیت اور عدہ معاشرتی اقدار کا تعم البدل بن عتی ہے۔

تربیت جتنی بھی عمدہ ہواورمعاشرتی نظام جتنا بھی عدل وانصاف پر پٹن ہو، تب بھی سرکش اور مجر مانہ ذہنیت رکھنے والے افراد پیدا ہوتے رہیں گے۔ یقیناًان کا سد ہاب صرف قر ار واقعی سزا کیں اور مجازات ہی ہیں، جنہیں بعض صورتوں میں شدید سے شدید ہونا جا ہے۔

ایمانی اقدار کے استحکام ،عمدہ اخلاقی تربیت ،اصلاحِ معاشرہ اور جرم کی دیگر وجوہات کوختم کر کے جرائم کی مقدار کو بہت زیادہ حد تک کم کیا جاسکتا ہے ،اورانہی طریقوں کو استعال بھی کرنا چاہئے ۔لیکن اپنے مقام پرسزاؤں کی ضرورت کا انکار بھی نہیں کیا جاسکتا۔لیکن تب بھی نذکورہ بالاامور میں ہے کی کی تا ثیر بھی سزاؤں کی ٹییں۔

وعظ وقسیحت، اخلاقی رہنمائی اور دیگر تعلیمی وسائل کے ذریعے انسان ،معاشر سے کی تربیت کرنے میں ابھی تک کا میاب نہیں ہوا اور نہ ہی ہوسکے گا۔مستزاد برایس اس اس کی کوئی امید نہیں کہ موجودہ متدن اور ترقی یافتہ مادی زندگی ایسے حالات فراہم کرنے میں کا میاب ہوجائے کہ جس میں کوئی جرم واقع نہ ہو۔ آج کی متدن زندگی نے جرائم کوئم کرنا تو در کنار، ان کی سطح اور مقدار کومزید بردھادیا ہے۔

ا۔ ایسے ہوشل یا بورڈ نگ ہاؤس کہ جہاں اخلاق ،ادب اور تہذیب سکھائی جائے۔ (مترجم)

پرانے زمانے میں اٹھائی گیروں کے انداز کی چوریاں، جیب کترنا یا پہاڑی گذرگا ہوں کے ڈاکے، بیسب آج کل ہزاروں مرئی اورغیر مرئی صورتوں میں مخفیانہ اور کھلے عام دوٹوں انداز سے جاری ہیں۔البتہ کھلے ہندوں بھی پچھ کم نہیں۔ایک یا کئی جہازوں سے سمندر میں چوری کرلی جاتی ہے۔

ان تمام شواہدودلائل کے پیش نظر ما نناپڑے گا کہ انسان کی وضع کر دہ سزائیں اور جرمانے انسانی ساخ کے لئے ضرور کی و مفید ہیں ۔لیکن جبیبا کہ ہم نے پہلے بھی کہا،ضرورت اس امر کی ہے کہ سزاؤں کو وضع کرنے والے افراد جرم اور اس کی متعلقہ سزا کے درمیان توازن کو پیش نظر رکھیں ۔

دلچیپ بات یہ ہے کہ عالم آخرت میں اس طرح کی سزاؤں کا وجود نا قاتل فہم ہے۔ کیونکہ وہاں نہ تو جرم کی تکرار کے سد باب کا موضوع زیر بحث ہا اور نہ ہی مظلوم کی تشکی قلب کا سوال ہے۔ ادھر دوسری طرف آخرت مقام عمل بھی نہیں تا کہ خطاکارکوسزاوے کراسے اعمال قبیحہ و ہرانے ہے روکا جائے۔ اور نہ ہی خدا۔ العیاذ باللہ۔ یہ شوئہ انقام اور تشکی قلب کا طالب ہے۔ جس کے متبتے ہیں سو ہان روح سے نجات یا نے کے لئے انقامی کارروائی کرے اور دل کو تسلی بھی پینچائے۔ وہاں مظلوم کے دل کی تسلی وشنی کا بھی کوئی سوال نہیں ۔ خصوصاً مظلوم اگر اولیائے خدا اور رحمت واسعہ الی کا مظہر ہو۔ واضح ہے کہ اولیائے الی کے علاوہ عام انسانوں کے لئے عالم آخرت ہیں جہاں انتہائی نفسانفسی کا عالم ہوگا، رحمت و برکت اور معفرت کا حصول ایسے وشمنوں سے انتقام پر بدر جہا فوقیت رکھتا ہے۔

مزید برآل عذاب کی تمام اقسام حقوق العباد کی بناء پرنہیں جس کے جواب میں بیر کہا جاسکے کہ عدل الی اس امر کا متقاضی ہے کہ مظلوموں کی دلی خوثی خالم ہے انتقام لے کر ہی حاصل کی جاسکتی ہے۔ عذاب کا اہم حصد شرک، ریا، ترک عبادت البی اوراس طرح کی دوسری چیزوں کی بنا پر ہے جنہیں حقوق اللہ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ اور حقوق اللہ میں تقصیر کی بناء پر ملنے والے عذاب میں دنیوی سزاؤں کی مذکورہ بالا دونوں (۱) خصوصیات کا کوئی وجود نہیں۔

### والمحال المراكب المراكبة

سزاؤل کی دوسر گفتم وہ ہے جس میں جرم کا پنی سزا ہے وہی تعلق ہے جوعلت کا اپنے معلول ہے ہوتا ہے۔ یعنی سزا جرم کی معلول اوراس کا نتیجہ ہے۔ ایسی سزاؤں کو' ممکافات عمل' یا'' گناہ کا وضعی اثر ونتیج'' کہا جاتا ہے۔ بہت ہے گناہ ایسے جیں جن کے سبب گناہ گارکواسی و نیا بیس نہایت برے حالات ونتاز گی کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ مثلاً شراب نوشی ان گنت ساجی ا۔ انتقام کی حس مظلوم کی دلی آسلی آشفی۔ (مترجم) نقصانات کےعلادہ شرائی کےجسم وروح پر بھی نہایت برے اثرات ڈالتی ہے۔شراب نوشی اعصاب میں خلل،شریانوں کی ایٹھن اور جگر کے امراض کا سبب ہے۔ ای طرح ممکن ہے زنا سوزاک اوراعضائے مخصوصہ کے دیگر امراض کا باعث بن جائے۔

سیتمام نتائج گناہوں کے طبیقی اثرات ہیں ان کی قانونی سزانہیں ، تا کدان کے بارے میں بیر کہا جائے کہ جرم کی متعلقہ سزا کے درمیان مناسبت اور مطابقت ہونی چاہئے۔اگر کوئی شخص کی کے اختباہ کونہ سنے اور جان لیواز ہر پی لے تو بیتینا مرجائے گا۔ مین دوسری طرف بیر کہنا بھی غلط ہے کہ اس گا۔ موت زہر نوشی کا طبیعی اور قدرتی نتیجہ ہے۔ ایسا خودسرانسان ضرور مرجائے گا۔لیکن دوسری طرف بیر کہنا بھی غلط ہے کہ اس بچارے نے تو صرف پانچ منٹ کے لئے جرم کیا تھا۔ اے موت کی صورت میں سزاکیوں ملی؟اگر کس سے کہا جائے کہ پہاڑ سے مت کو دتا ، مرجاؤگے ، تو اے بیا عتراض کرنے کا حق نہیں کہ میری خودسری اور اس کرٹری سزاکے درمیان کیا تعلق ہے؟ اس سے مت کو دتا ، مرجاؤگے ، تو اے بیا عتراض کرنے یا خری بین علت ہے ، اور موت اس کا معلول ۔ ان علتوں کا متیجہ بجر اس کے مقام پر بات علت ومعلول کی ہے۔ پہاڑ ہے گرنا یا زہر کا بینا علت ہے ، اور موت اس کا معلول ۔ ان علتوں کا متیجہ بجر اس کے منیں ہوسکتا۔

جرم وسزا کے مامین مناسبت،مطابقت اور توازن کی بحث جرم کی وضع کر دوسزاؤں کے سلسلے میں پیش آتی ہے، جہاں سزاؤں کا جرم سے رابطہ وضع کر دو اور قرار دادی ہے، فیقی و ذاتی نہیں۔اب جہاں تک طبیعی مکافات (مکافات عمل) کا سوال ہے تو ایسی مکافات عمل کالاز مداور ذاتی نتیجہ بیں اور جبیہا کہ ہم نے کتاب کے دوسرے جصے میں بیان کیا کہ کا نئات کے نظام علت ومعلول میں ہر شے کا اپنا مخصوص محل وقوع ہے، بیام ناممکن ہے کہ کوئی امر کسی شے کی حقیقی و واقعی علت ہونے کے باوجود،ایے حقیقی و واقعی معلول کو وجو دمیں نہ لائے۔

تفاوت دنیاوآ خرت کے سلسلے میں ہم نے کہا تھا کہ دنیاتخم پاشی اورآ خرت فصل اتار نے کا موہم ہے لیکن کبھی بھی بعض اعمال ای دنیامیر ،ا بنااثر دکھادیتے ہیں لیعنی بوئے ہوئے بیجوں کی فصل کیک کرائز آتی ہے۔

البتة اپنجمل کا پھل پانااور بوئی ہوئی فصل کوا تارنا بجائے خودا یک جزائے الی ہے لیکن مکمل جزانہیں عمل کا مکمل محاسبہ آخرت ہی میں ہوگا۔ دنیا دارعمل ہے اور بھی عمل کا نتیجہ ای دنیا میں ال جا تا ہے لیکن آخرت سوفیصد دارا حتساب ہے وہاں عمل کی کوئی گنجائش نہیں۔

خلقِ خدا کے ساتھ انسان کا سلوک نیک ہو یا بد، اس کی جز اوسز ابغیراخروی اجر میں کی کے بیشتر اوقات دنیا ہی میں مل جاتی ہے۔

والدین کے ساتھ برے سلوک کا نتیجہ ای دنیا میں مل جا تا ہے بخصوصاً اگریہ براسلوک۔۔العیاذ ہاللہ۔۔والدین کوقل

کرنا ہو جتی اگر والدین فاسق یا کا فر ہوں تب بھی ان کے ساتھ براسلوک بلانتیج نہیں رہتا۔

عہای فلیفہ منصر نے اپنے باپ متوکل کوئل کیا اور مختصر سے عرصے کے بعد خود بھی مارا گیا۔ حالانکہ متوکل ایک نہایت خبیث اور ملعون انسان تھا۔ بیا پنی فجی مخفلوں میں جناب امیر علیہ السلام کا فداق اڑا تا۔ اس کے درباری مخرے آپ کی نقل اتارتے اور تمسخواڑا تے تھے۔ اپنے اشعار میں آپ کی شان میں گستاخی کیا کرتے ۔ کہتے ہیں ایک ون مفصر نے اپنے باپ کی زبان سے جناب سیدہ (سلام اللہ علیہا) کے بارے میں سب وشتم سنا۔ کسی بزرگ سے اس کی سزا اپوچھی تو انہوں نے جواب دیا: اس کا قتل واجب ہے۔ کیکن یا در کھو جو بھی اپنے باپ کوئل کرے گا، اس کی عرصحت میں برمخصر نے جواب دیا: اطاعت خداکی وجہ سے اگر میری عمر کم ہوجائے تو مجھے کوئی پروانہیں۔ آخر کا راس نے اپنے باپ کوئل کر دیا جس کے بعدوہ خووصرف مات مات ماہ بی زندہ رہا۔ (سفیۃ البحار، مادہ "وکل" اور بحارالانوار جلدوا صفحہ ۲۹۱)

اس دنیا میں خلق خدا ہے نیکی اوراحسان کے بارے میں جناب امیر المومنین فرماتے ہیں:

لا يزهدنك في المعروف من لا يشكره لك؛ فقد يشكرك عليه من لا يستمتع بشيء منه وقد تدرك من شكر الشاكر اكثر مما اضاع الكافر. و الله يحب المحسنين. (في البلاغة حكمت-190) (حمهين فيك كام بيون الشاكر وهما اضاع الكافر. و والله يحب المحسنين ويتا بهي وه فخص حمهين المحمين في كام بين كام بين وه فخص حمهين المحمين وهم فخص حمهين المحمل وهم فخص حمهارى في كام المحمين وهم فخص حمهارى في كام المحمين كا كاصلما المحمين المحمد ويا بين تمهارا والمحمد ويا بين تمهارا والمحمد ويا بين تمهارا والمحمد ويا بين تمهارا حق المال كيابتم المحمد ويا وه المحمد ويا وها المحمد ويا المحم

مولا ناروم عمل اوراس کے صلے کے بارے میں کہتے ہیں:

این جھان کوہ است و فعل ما ندا باز آید سوی ما از گھ صدا (پیوٹیا پہاڑ ہےاور جارا گمل ہماری پکار۔ پہاڑ کے گرا کرہاری آ داز ہی کی بازگشت (ECHO)ہماری جانب آتی ہے۔)

ایک اور شاعر سز ااور مکافات کے بارے میں کہتا ہے:

بہ چشم خویش دیدم در گذرگاہ کہ زد ہر جانِ موری مرغکی راہ ھنوز از صید منقارش نپرداخت کہ مرغ دیگر آمد کارِ او ساخت چو بد کر دی مشو ایمن ز آفات کہ واجب شد طبیعت را مکافات (- میں نے این آگھوں سے رائے میں دیکھا کہ ایک پرندے نے ایک چیوٹی کا رائے روکا شکار کی غرض ہے۔

- ابھی اس نے اپنی چوٹی بھی شکار پر نہ ماری تھی کدا بیک اور پر ندے نے آگر اس شکاری پرندے کا کام تمام کردیا۔
  - جب تم نے برا کام کیاتو تکلیف ہے محفوظ نہیں رہ کتے کیونکہ عالم طبیعت میں مکا فات ضروری ہے۔)

البتہ ہمیں ہرگزیہ بات نہیں سوچنی جاہئے کہ جب بھی کسی فردیا گروہ پر کوئی مصیبت آئے تو یقیناً مکافات عمل ہی ہے کیونکہ اس ونیا کے مصائب وآلام کی اور بھی بہت می وجو ہات اور حکمتیں ہیں۔ ہم جس بات پرعقیدہ رکھتے ہیں وہ یہ ہے کہ بطور کلی اس عالم میں مکافات عمل بھی موجود ہے۔

### الزوي وزاب:

عالم آخرت کی سزاؤں کا گناہ ہے ایک متحکم تر رابطہ ہے۔ آخرت میں عمل اور اس کے صلے کا تعلق پہلی قتم کی مانند قرار دادی اور وضع کر دہ نہیں اور نہ بنی دوسری قتم کی طرح نظام علت ومعلول پڑٹی ہے۔ بلکہ اس سے بھی مزید متحکم واعلی ہے۔ اس عالم میں عمل اور صلے کا رابط ' عینیت' اور ' اتحاد' پڑٹی ہے۔ یعنی آخرت میں نیکی کی جزایا بدی کی سزاانجام دیے گئے اعمال کا تجسم و تجسد ہے۔

ارشاد پروردگارے:

یوم تجد کل نفس ما عملت من خیر محضراً و ما عملت من سوء تود لو انَّ بینها و بینه امداً بعیداً. (سورهٌ آلعران۴۴) ( فلاصةر جمه) وه دن که جب نیک عمل کرنے والانفس این عمل خیر کوحاضر دیکھے گااور جس نفس نے براعمل کیا وہ تمنا کرے گا کہ کاش اس کے اورعمل بدکے درمیان بہت ہی زیادہ فاصلہ ہوتا۔

ایک اورمقام پرارشادے:

وَ وَجِدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَ لَا يَظُلِمُ رَبُّكَ اَحَداً. (سورةً كَبِف ٣٩) (خلاصة رَجمه) جس چيز كوانبول نے انجام ديا ہے اے (اپنے سامنے) حاضر پائيں گے اور تبہارا پر وردگار كى پر بھى ظلم نيس كرتا۔

ارشاورب العزت ہے:

يُوْمَنِدٍ يَصْدُرُ النَّاسُ اَشَتَاتاً لِيُرَوُا اَعُمَالَهُمْ فَمَنُ يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيُراً يَرَهُ وَ مَنْ يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ. (سورةَ زلزال ٨-٢) اس دن لوگ گروموں كى صورت بيں باہر آئيں كے تاكه نہيں ان كا عمال دكھائے جائيں \_ پس جس نے ذرہ برابر بھی نیکی کی ہوگی وہ اس کو ہی و کیسے گا اور جس نے ذرہ برابر بھی بدی کی ہوگی وہ اس بدی کود کیسے گا۔ بعض مفسرین کے مطابق درج ذیل آئے کریمہ بلحاظ نزول آخری آیت ہے۔ اس میں پرورد گارکا ارشاد ہے: وَ اتّقُوا یَوُ مَا تُوْجَعُونَ فِیْهِ اِلَی اللّٰهِ ثُمّ تُولِّی تُحُلُّ نَفْسٍ مَا تَحْسَبَتُ وَ هُمْ لَایُظُلَمُونَ. (سورہ کیقرہ (۲۸۱) (خلاصہ ترجمہ) بچواس دن ہے کہ جبتم لوگ خداکی جانب لوٹائے جاؤگے پھر برخض کو بلاکم وکاست پورالپوراوہی لوٹا یا جائے گا جواس نے کمایا ہے اور ان پرظلم نہ کیا جائے گا۔

مال يتيم كے ناجائز استعال كے بارے ميں قرآن كريم فرماتا ہے:

اِنَّ الَّذِيْنَ يَأْكُلُونَ اَمُوَالَ الْيَعَامِيٰ ظُلُماً اِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَادِاً وَ سَيَصَلُونَ سَعِيُراً. (سورهُ نساء-١٠) (خلاصة ترجمه) ودلوگ جونتيموں كے اموال كوازروئے ظلم كھارہے ہيں،صرف اورصرف اپنے شكموں ہيں آگ جمر رہے ہيں اور بہت جلد شتعل آگ ہيں گر پڑيں گے۔

یعنی مال پیتیم کھانا ، ہو بہوخو دآ گ کھانا ہے ،لیکن کیونکہ بیاوگ اس دنیا میں ہیں لہذ اانہیں اس بات کا احساس نہیں۔ جیسے ہی اس دنیا ہے رخصت ہونے کے ساتھ حجاب ہٹ جا کیں گے انہیں آگ لیک لے گی اور وہ جل جا کیں گے۔ قرآن کریم مونین کو یوں تھیجت کرتا ہے :

یَا اَیُّهَا الَّذِیْنَ امْنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ لُتَنْظُرُ نَفُسٌ مَا قَدَّمَتُ لِغَدِ وَ اتَّقُوا اللَّه. (سورهُ حشر۔ ۱۸) (خلاصه ترجمه) اے ایمان والوا شداے دُرتے رہو۔ ہڑخص کود کھنا چاہئے کہاس نے اپنے کل کے لئے کس چیز کو آگے جیجا ہے۔ اورخدا کا خیال رکھواوراس سے دُرتے رہو۔

تیور بخت اور لہو صرح ہے۔ ایک حکم دیا جارہا ہے۔ ہر مخص کود کھنا چاہئے کہ اس نے اپنے کل کے لئے کس چیز کوآ گے بھیجا ہے۔ بات اپنے سے پہلے اپنے عمل کو بھیجنے کی ہے۔ یعنی تم اس وقت جو چیزیں بھیج رہے ہو، انہی کو دصول کرو گے۔ لہذا خوب غورے دیکھوکہ کیا بھیج رہے ہو۔

بالکل اس مسافر کی طرح جو دوران سفر چیزیں خرید خرید کر پہلے سے اپنے وطن بھیج دیتا ہے۔اسے خیال رکھنا چاہئے ، کیونکہ سفر سے واپسی میں وطن پہنچ کر ڈاک کے پارسل میں اسے اپنی بھیجی ہوئی چیزیں ملیس گی۔ میمکن نہیں کداسے وطن بھیجی ہوئی چیز وں کےعلاوہ ان ڈیول میں کچھاور ملے۔

اس آبیکر بمدیس دومرتبد "اتقواالله" آبا بهدان دونول کے درمیان ایک مختصر ساجملہ بے "و لتنظر نفس ما قدمت لغد" قرآن کریم بین شایداس آبت کی ما تندکوئی دوسری آبت نه موجس میں استے مختصر سے فاصلے کے بعددوبار تقوی

اختیار کرنے کا حکم دیا گیاہو۔

مندرجه ذیل آیات میں فرمان رب العزت ہے:

إِذَا الشَّـمُسُ كُوِّرَتُ وَ إِذَا السُّجُومُ اسْكَـدَرَثُ وَ إِذَا الجِبَالُ سُيِّرَتُ وَ إِذَا الْجِشَارُ عُطِّلَتُ وَ إِذَا الشَّمُسُ مُ كُوِّرَتُ وَ إِذَا النَّقُوسُ زُوِّجَتُ وَ إِذَا الْمَوْءَ دَةُ سُئِلَتُ بِآيَ ذَنْبٍ الْمُوْحُوشُ كُوْسَرَتُ وَ إِذَا النَّقُوسُ زُوِّجَتُ وَ إِذَا الْمَوْءَ دَةُ سُئِلَتُ بِآيَ ذَنْبٍ الْمُحْدِثُ وَ إِذَا الْجَسَّمَاءُ كُشِطَتُ وَ إِذَا الْجَحِيْمُ شُعِرَتُ وَ إِذَا الْجَسَّةُ أُزُلِفَتُ عَلِيمَتُ لَاللَّهُ الْمَحْدَدُ الْمَحْدَدُمُ شُعِرَتُ وَ إِذَا الْجَسَّةُ أُزُلِفَتُ عَلِيمَتُ لَعُلْمَتُ مَا الْحَصْرَتُ وَ إِذَا الْجَسَّدَارُا)

(خلاصہ ترجمہ) وووقت کہ سورج کی چمک ماند پڑجائے گی۔ ستارے بے نور ہوجا کیں گے۔ پہاڑ ہلائے جا کی گے۔ حاملہ اونٹنیاں سرگر داں ہوجا کیں گی۔ وشقی جانو رجمع ہوجا کیں گے۔ زندہ درگورلڑ کیوں کے بارے میں لوچھاجائے گا کہ انہیں کس جرم میں قتل کیا گیا؟ صحیفے کھل جا کیں گے۔ آسان تہہ و بالا ہو جائے گا۔ جہنم مشتعل ہوگی۔ جنت کو قریب لے آیا جائے گا اور شخص سمجھ جائے گا کہ اس نے کیا تیار اور حاضر کیا ہے۔

لیعنی عالم آخرت میں انسان کو ملنے والی اشیاءخواہ بہٹی تعتیں ہوں یا دوزخ کاعذاب، ان تمام چیزوں کو انسان نے خود ہی تیار کیا ہے۔ بات صرف اتن کی ہے کہ دنیا میں رہتے ہوئے انسان کو اس کا شعور وا دراک نہیں لیکن آخرت میں اے معلوم ہوجائے گا۔ اس بات کی جانب اور بہت می آیات اشارہ کرتی ہیں جن میں ارشاد ہوتا ہے کہ روز قیامت خداتمہیں خبر دے گا کرتم نے کیا گیا؟

یعنی اس وقت تم کیا کررہے ہو، تہمہیں خبر نہیں ، روز قیامت اپ انتمال کا پینہ چلے گا ، اس وقت تم اپنے کئے کود کجھوگ۔ قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِی تَفِرُّ وِنَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاقِیْکُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ اِلَیٰ عالِم الْفَیْبِ وَ الشَّبِهَا ذَقِ فَیْنَبِنُکُمْ بِمَا کُنْتُمْ تَعْمَلُونَ. (سورہُ جعد ۸) (خلاصہ ترجمہ) کہوجس موت ہے تم لوگ دور بھاگ رہے ہو یقیناً وہ تم ہے بہت جلد آ ملے گی۔ پھر تم عالم غیب و شہادت کی بارگاہ میں لوٹائے جاؤگے تب وہ تہمیں خبر دے گا اس چیز کی جو تم انجام دیتے رہے۔ اخرو کی سزا کیں ، اعمال کا تجسم ہیں۔ اخرو کی فعین اور عذاب یہی ٹیک و بدا عمال ہیں ، جو تجابوں کے ہے جائے ہے تجسم وتمثل کے مرحلے میں آ جاتے ہیں۔ تلاوت قرآن ایک خوبروکی ما نندانیان کے ساتھ درے گی نیبت اور لوگوں کود کھو بیا، جہنم کے کتول کی غذا کی صورت میں دکھائی دے گا۔ ہالفاظ دیگر ہمارے اعمال کا ایک تو ملکی پہلوہ جو عارضی اور زودگذرہے۔ یعنی وہی صورت جواس دنیا میں ہماری رفقار و کر داریا گفتار کی صورت میں منصۂ ظہور پر آتا ہے۔ اور دوسرا پہلو ہمارے اعمال کی ملکوتی صورت ہے جوہم سے سرز دہونے کے بعد کسی طور ختم نہیں ہوتی اور ہماری اولا دکی مانند بھی بھی ہم سے اپنارشتہ نہیں تو ژتی۔

حدیث میں ہے کہ ایک پہتہ قدعورت کوئی مسئلہ دریافت کرنے کی غرض ہے رسولِ اکرم ملٹی ڈیکٹیم کی بارگاہ میں شرفیاب ہوئی۔اس کے جانے کے بعد جناب عائشہ نے ہاتھ کے اشارے ہے اس کے پستہ قد ہونے کا اشارہ کیا۔آپ نے حکم دیا: خلال کرو۔ جناب عائشہ نے جواب دیا: یارسول اللہ! کیا میں نے پھھ کھایا ہے؟ آپ نے فرمایا: خلال کرو۔ جناب عائشہ نے خلال کیا تو گوشت کا ایک فکڑ اان کے دائتوں ہے لگلا۔ (بحار الانوار، جلد ۱۵ نجزیم)

آپ نے درحقیقت اپنے ملکوتی تصرف(اعجاز) کے ذریعے غیبت کی ملکوتی اور غیبی تصویرای دنیامیں جناب عائشہ کودکھلا دی۔ قرآن کریم غیبت کے بارے میں فرما تا ہے:

وَ لَا يَغْتَبُ بَعُضُكُمْ بَعُضاً أَيْجِبُّ آحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحُمَ آخِيُهِ مَيْتاً فَكَرِهُتُمُوهُ. (سورة حجرات ١٣٠) (خلاصة رَجمه) تم ميں سے لوگ ايک دوسرے کی فيبت نه کيا کريں، کياتم ميں سے کوئی بيات پيند کرتا ہے کہ اپنے مرده بھائی کے جسم کا گوشت کھائے؟ (ہرگزنہیں) ہم لوگ اس کام سے متنفر ہو۔

قیس بن عاصم آپ کے صحابی ہیں ان سے بیرحدیث منقول ہے کہ میں نے بنی تمیم کے پچھلوگوں کے ساتھ آنخضرت کی خدمت میں حاضر ہوکر عرض کی: یارسول اللہ! ہم صحراء شیں انوگ ہیں آپ کے محضر سے ذرائم مستفید ہوتے ہیں۔ ہمیں نصیحت فرمائے۔

اس موقع پرآپ نے ان کے لئے نہایت عمرہ تھیجتیں فرمائیں۔ان میں سے چند سے ہیں۔

'' تمہارے ساتھ مجبورا تمہارا ہم نظین ہوگا جوتم ہے بھی جدانہ ہوگا۔ تمہارے ساتھ دفن کیا جائے گا، اس حال میں کہتم مردہ ہولیکن وہ زندہ رہے گا۔ تمہارا ہم نظیں اگر نیک ہوگا تو تمہارا خیال رکھے گا اور اگر بدکر دار ہوگا تو تمہیں امواج حوادث میں پھینک دے گا۔ پھر بہی ہم نظیں تمہارے ساتھ محشور ہوگا، روز قیامت تمہارے ساتھ اٹھایا جائےگا، تم اس کے ذمہ دار ہو، لہذا خوب دکھے بھال کے اپنے لئے نیک ہم نظیں کا انتخاب کروکونکہ اگر وہ نیک ہوگا تو تمہارے لئے انس والفت کا سامال کرے گا، بصورت دیگر تمہاری گھراہٹ اور وحشت کا باعث ہے گا اور وہ ہم نظیں ہے تمہارا کردار''۔ (خصال صدوق)

قیس بن عاصم نے عرض کی کہ میں ان نصائح کوشعر کی صورت میں ڈ ھالنا جا ہتا ہوں تا کہ انہیں حفظ کر کے اپنے لئے بچا

ر کھوں۔ بیہ ہمارے لئے باعثِ افتخار ہے۔ آپ نے فرمایا: حسان بن ثابت کو بلاؤلیکن حسان بن ثابت کے آنے ہے پہلے ہی قیس بن عاصم نے جو آپ کے نصاح کوئن کر وجد کی کیفیت میں آچکے تھے، شعر میں تبدیل کر کے آپ کی خدمت میں پیش کیا۔وہ اشعار سے ہیں:

قَرِيُنُ الْفَتَىٰ فِى الْقَبُرِ مَا كَانَ يَفْعَلُ لِسَوْمٍ يُسَادَى الْمَرُءُ فِيُسِهِ فَيُ فَيِسُ بِعَيْسِ الَّذِئ يَرُضَىٰ بِهِ اللَّهُ تُشُعَلُ وَ مِنْ قَبُلِهِ إِلَّا الَّذِئ كَانَ يَفَعَلُ يُسْقِيْسُمُ قَسْلِيَلاً فِيْهِهُمْ شُمَّ يَسَرُحَلُ تُنَخِيَّرُ خَلِيُطَا مِنْ فِعَالِكَ إِنَّمَا وَ لَا لِمُذَّ بَعُدَ الْمَوْتِ مِنْ أَنْ تُعِدَّهُ فَإِنْ كُنْتَ مَشْغُولاً بِشَيْءٍ فَلا تَكُنْ فَإِنْ كُنْتَ مَشْغُولاً بِشَيْءٍ فَلا تَكُنْ فَلَنْ يَصُحَبَ الْإِنْسَانَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهِ آلا إنَّهَا الْإِنْسَانُ ضَيْفٌ لِلَاهُلِهِ

- (- اپنے کردار کے ذریعے ایک دوست بناؤ۔ کیونگہ قبر میں انسان کا کر دار بی اس کا دوست ہے۔
  - · تهمیں روز قیامت کے لئے مجبوراً ایک ہم نشیں کا انتخاب کرنا ہی پڑے گا۔
- لبذاا گرکسی چیز میں تم مشغول ہوگئے ہوتو ذراخیال رکھنا کہ وہ چیز سوائے خدا کی پہندا دراس کی مرضی کے پچھا آور نہ ہو۔
  - کیونگدموت کے بعدانسان سوائے اپنے اعمال وکر دار کے سی اور کے ساتھ نہیں رہتا۔
- یقیناً انسان کی اپنے گھر والوں کے ساتھ زندگی ،ایک مہمان کی مانند ہے جوذ رای مدت کے لئے ان کے درمیان رہ کر پھرکوچ کرجائے گا۔)

حديث ب:

انما هي اعمالكم رُدّت اليكم.

(بیتمام أخروی صلے تہارے اپنے ہی اعمال میں جوتمہاری جانب لوٹائے گئے میں۔)

شخ سعدی نے کیا عمدہ اشعار کے ہیں:

چون نگده می کنم نمانده بسی میگر دریابی میگر این پنج روز دریابی کوس رحلت زدند و بار نساخت اندکی مانده خواجه غره هنوز

هسر دم از عسمر می رود نفسی ای کسه پنسجساه رفست و در خوابی خجل آنکس که رفت و کار نساخت عسمسر' بسرف اسست و آفتاب تموز هر که آمد عمارتی نو ساخت رفت و منزل به دیگری پر داخت برگ عیشی به گورِ خویش فرست کس نیارد ز پس تو پیش فرست هر که مزروع خود بخورد بخوید وقت خرمنش خوشه باید چید ای تهی دست رفته در بازار ترسمت بر نیاوری دستار

- (- برلحظ عمر کی سانسیں ہاتھوں نے لکی جار ہی ہیں۔اب جود کھتا ہوں تو کچھزیادہ ہاتی نہیں۔
- ۔ اے سعدی! تمہاری عمر کے پیچاس برس تو بیت گئے ابھی تک خواب غفلت میں ہو،اب ان چندایا م کوتو پالواور غنیمت جانو۔
  - ۔ پشیمان ہواجود نیا ہے بغیر کچھ کئے چلا گیا، قا<u>فلے نے</u> کوچ کاطبل بجادیالیکن اس مسافر نے اپناسامانِ سفر نہ یا ندھا۔
- ۔ عمر برف ہےاورسورج کی دھوپ نہایت چلچلاتی۔ ذرای مدت رہ گئی ہےاور جناب ابھی تک اپنے میں مگن ہیں۔
  - جوبھی آیااس نے نئ ممارت بنائی ،اور چلا گیا ،اپ تغییر کئے ہوئے گھر کو کسی اور کوسونپ گیا۔
  - ۔ خوشگوارزندگی کاسامان اپنی قبر میں بھیجوکوئی تمہارے بعد تمہارے لئے پچھے نہ بھیجے گاہتم خود پہلے ہی سے بھیجو۔
    - ۔ جو خض نصل کی کاشت کے وقت جو یا گندم کے دانے ڈالے گا وہ کٹائی کے وقت ای کو چنے گا۔
    - ۔ اے نادار ومفلس انسان! تم بازار تو چلے گئے ہو، کیکن مجھے تمہارے بارے میں ڈراس بات کا ہے کہ اپنی دستار سرے کیونکراتارو گے؟ (1)

### : A. B.

ہمارےاستاد، جلیل القدرعالم جناب آقائے الحاج میرزاعلی آقاشیرازی (اعلی الله مقامه)ان معدودعلاء میں سے ہیں کہ جنہیں میں نے اپنی زندگی میں دیکھا ہے، یقیناً آنجناب ان زاہدوں، عابدوں،اہلی یقین اور سلعبِ صالح کی جیتی جاگتی تصویر تھے جن کاذکرتارن خیں ملتا ہے۔

انہوں نے ایک خواب دیکھا تھا جس کا ذکر ہے گئیں۔

اس جلیل القدر بستی سے میری پہلی ملاقات ۳۳ ہے ہم موسم گر مامیس میرے سفر اصفیان کے دوران ہوئی۔ای سفر میں ،

۔۔ پرانے زمانے میں جب بازار جا کراشیاء خور دونوش خریدتے تھے تو سر کے صافے کو کھول کراس میں چیزوں کور کھ لیتے تھے۔اگر مفلس انسان بازار جائے گا تو وہ کوئی چیز خرید نہ پائے گالہذا سرے صافحہ اتارنے کا سوال بھی پیدائییں ہوگا۔ (مترجم) میں ان کے محضرے مستفید ہوا۔ البتہ بعد میں بیدما قات میری جانب سے شدید نخلصانہ محبت وشیفتگی اورا کی جانب سے پدرانہ و استادانہ شفقت وعنایت میں تندیل ہوگئی۔ وہ بھی اس حد کہ اس کے بعد جب وہ قم تشریف لائے تو ہمارے حجرے ہی میں قیام پذریہ وے اور ان سے قبلی لگا وَرکھنے والے جیدعلماء و ہیں ان سے ملاقات کے لئے آتے۔

اللہ میں جب میں پہلی مرتبہ اصفہان گیا تو میرے عزیز ومحتر مہم مباحث (۱) نے جوخود بھی اصفہانی تھے اور ہم گیار و سال تک ہم مباحث رہے تھے، اور فی الحال حوز ؤ علمیہ قم کے عظیم و عالیشان مدرسین و مجتهدین میں سے ہیں، مجھ ہے کہا کہ مدرستے صدر میں ایک زبروست عالم ہیں جو نبج البلاغہ پڑھاتے ہیں، چلوان کے درس میں شرکت کرتے ہیں، اس پیشکش پڑھل میرے لئے بہت تحضٰ تھا۔ کفایۃ الاصول کے طابعلم کو نبج البلاغہ کے درس میں شرکت کی کیا ضرورت ؟ وہ تو نبج البلاغہ کا خود ہی مطالعہ کرسکتا ہے اوراصل برائت واست حاب کی علمی استعداد کے ذریعے نبج البلاغہ کے مشکل مضامین کو علی کرسکتا ہے۔

موہم گرما کی تعطیلات تھیں، ہماری بھی کوئی مھروفیت نہتی، سب سے بڑھ کریے کہ تجویز میرے ہم مباحث کی تھی لہذا میں نے قبول کرلی۔ بالآ خرور میں گیا، لیکن بہت جلد جھے پی غلطی کا احساس ہو گیا۔ جھے پر بیا نکشاف ہوا کہ میں نیج البلاغہ کی شاخت نہیں رکھتا۔ اور نہ صرف میر کہ میں اس سلسلے میں استاد کامختاج ہوں بلکہ جھے یہ بھی ماننا پڑے گا کہ نیج البلاغہ کے قابل اعتماداور چیرہ دست استاد تقریباً ناپید ہیں۔ درس میں شرکت کے دوران مجھے اس امر کا بھی احساس ہوا کہ میں ایک ہاتھ وگا اور وصانیت سے بھر پورانسان کے روبروہوں جو بقول ہم طلباء کے تھے مسن یہ نبیغی ان بیشد آلیہ المرحال. "بیعنی ان لوگوں میں سے جھے جن کے برنور محضرے فیض یانے کے لئے دوردراز کے علاقوں سے ان کی جانب بارسٹر یا ندھا جائے۔

آپ خودا کیے جسم نیج البلاغہ تھے۔ نیج البلاغہ کے مواعظ ان کے رگ و پے ہیں سرایت کر پچکے تھے۔ میرااحساس اس امر کی
گواہی ویتا تھا کہ اس جلیل القدر شخص کی روح ، امیرالمومنیٹ کی روح ہے متصل ہے۔ بچ بو چھے تو میرے گذشتہ ایام گاگراں بہا
ترین روحانی سرمایہ اس مروالهی کی مصاحبت ہے۔ (در ضوان الله علیه و حشوہ مع اولیانه الطاهوین و الائمة الطبیین)
ایک روز ، دوران درس ، اس خواب کو بیان کرتے ہوئے ان کے آسوان کی سفید داڑھی پر رواں تھے، فرمانے لگے:

''میں نے خواب میں ویکھا کہ میری موت کا وقت آپ بیچاہے ، میں نے خواب میں موت کو ویسا ہی پایا جیسا کہ ہمارے
لئے بیان کیا گیا ہے۔ اپنے آپ کواپنے بدن سے جدا دیکھا، میں دیکھ رہا تھا کہ لوگ میرے جناز کے وقبر ستان لے
گے اور وفن کر کے چلتے ہے ۔ اب میں تنہا اور پریشان تھا کہ اب میرے ساتھ کیا ہوگا؟ کہ اچا تک میں نے ایک سفید
گے اور وفن کر کے چلتے ہے ۔ اب میں تنہا اور پریشان تھا کہ اب میرے ساتھ کیا ہوگا؟ کہ اچا تک میں نے ایک سفید
کے کواپئی قبر میں داخل ہوتے و یکھا۔ اس وقت مجھ بیا صاس ہوگیا کہ یہ کنا در حقیقت میری تندخونی کا تجسم ہے جو
کے بیل اور کی میں داخل ہوتے و یکھا۔ اس وقت مجھ بیا صاس ہوگیا کہ یہ کنا در حقیقت میری تندخونی کا تجسم ہے جو
کے بیل اور کی میں شرکت کے بعد ، استاد سے سے گے مطالب پر معمولا اپنے ہم جماعتوں کے ساتھ متعلقہ موضوع پر بحث و گفتگو
کرتے ہیں۔ اس میل کو 'مباحث اس کو گائی کو ایک کا میا تھا متعلقہ موضوع پر بحث و گفتگو

عدل العي

میرے ساتھ آگیا ہے، بخت مضطرب ہوا، ابھی اضطراب کی کیفیت ہی میں تھا کہ معاً حضرت سیدالشہد ا، (علیہ الصلاقة والسلام) تشریف لے آئے اور بیار شادفر مایا: گھبراؤنہیں میں اسے تم سے دور کئے دیتا ہوں''۔(1) اس واقعے میں شفاعت کی جانب اشارہ ہے جے ہم بحول وقو کا لہی آئندہ صفحات میں پیش کریں گے۔

:J46

گناہ وسز اے درمیان مناسب ومطابقت کے فقدان کا جوب خلاصة گوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ مطابقت کا خیال رکھنا، انسان کے وضع کر دہ قر اردادی ومعاشرتی قوانین میں زیر بحث لا یا جاسکتا ہے۔لیکن جن سزاؤں کا اپنے متعلقہ عمل کے ساتھ تکوینی رابط ہو، یعنی سز ااپنے عمل کا حقیقی اور دافعی معلول ہو یا ایس سز اجو گناہ کے ساتھ عینیت اور وحدت رکھتی ہو، یا واضح تر کہتے کہ سز اجرم ہی کا تجسم و تجسد ہو، تو ایس صورت میں مناسب ومطابقت کے سوال کی کوئی گنجائش نہیں۔

اب برٹرینڈ رسل کا بیکہنا کہ کیونکرممکن ہے کہ خدا کا وجود ہواور وہ ہمیں اتنے چھوٹے چھوٹے گنا ہوں گی اتنی بڑی بڑی سزائیں دے؟ اس بات کی نشاند ہی کرتا ہے کہ اے بیادراک نہیں کہ آخرت کا دنیا ہے رابط معاشر تی اورانسان کے وضع کردہ

ا۔ الحاج میرزا آقائے علی شیرازی (اعلی اللہ مقامہ) کا بیامبرا کرم اور آپ کے اہلیت (علیم الصلاق والسلام) ہے بہت مضبوط و
مشخکم ارتباط تھا۔ عظیم انسان او مجتبد ہونے کے ساتھ ساتھ حکیم ، عارف ، طبیب اور اویب بھی تھے جیسے قدیم طب اور او بیات جیسے
شعبوں میں صف اول میں تھے۔ بوعلی بینا کی کتاب' القانون' کی تدریس بھی کیا کرتے تھے۔ بارگا وسیدالشہد اء (علیہ السلام) کے
خدشگر اروں میں سے تھے۔ آپ مجلس بھی پڑھتے تھے جس میں وعظ وو بیان مصائب کیا کرتے ۔ شاید ہی کوئی ایسا شخص وہ جوائی متی و
مخلص عالم کی مجلس سنے اور اس کی روح تہدو بالا نہ ہو۔ آپ خور بھی وعظ وہیان مصائب کیا کرتے۔ شاید ہی کوئی ایسا شخص وہ جوائی تھی و
روحانی و معنوی تلاطم میں ڈوب جاتے ۔ خدا ، بیامبر اکر م اور اہلیت (علیہم السلام) کی محبت انہیں ایک طوفانی سیلاب کے ریلے کی ما نشر
این طرف تھنچی تھی۔ ذکر خدا کے ساتھ ہی آپ معلب ہوجاتے۔ آپ اس آیت کا مصدا تی تھے کہ:

الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُو بُهُمْ وَ إِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمَ الِاتُهُ زَادَتُهُمُ اِيُمَاناً وَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ يَعَوَّ عُلُونَ. (سورهُ انفال ٣)

رسول اکرم طَّ اَلَّهُ اَلِيَّمِ المونين عليه السلام كانام ليت بَى آپ كاشك روال ہوجائے۔ ايك مرتبوعثرهُ محرم كے لئے
جناب آیت الله انتظامی بروجردی نے آپ کوخطاب کی دعوت دی۔ آپ کا طرز خطابت منفر دتھا۔ دوران تقریم بیشتر اوقات آپ نج

البلاغ ہے۔ دورنہ ہوتے ۔ آقائے بروجردی کے گھر آپ نے مجلسیں پڑھیس جس کے اکثر شرکاء دینی طالب علم ہے۔ اس مجلس میں شدید
رقت ہوتی تھی۔ دہ بھی ایک کے تقریم کے شروع ہے آخرتک سوائے آنسودل کے بہنے اور رقت کے سب کا ندھول کے لرزنے کے علاوہ
کی اور دکھائی نددیتا تھا۔ (مصنف )

روابط کی ما نند نہیں۔

رسل جیسے دیگرافراداسلامی تعلیمات وحقائق سے نابلداور بے خبر ہیں۔ بیلوگ معارف اسلامی کی ابجد سے بھی واقف نہیں۔

رسل جیسےلوگ صرف عالم عیسائیت سے واقف ہیں ،اسلامی حکمت ،فلسفہ،عرفان اور عالیشان مضامین پرمشمثل معارف اسلامی کی ذرہ برابرشناخت بھی نہیں رکھتے ۔معارف اسلامی کی شدھ بدھ رکھنے والے افراد کی نظر میں ،اسلامی ومشرقی فلسفے کے شعبے میں رسل کی حیثیت ایک طفل کمتب کے برابر بھی نہیں ۔

اسلام نے اپنے وامن میں ایسے ابطال کی تربیت کی ہے جنہوں نے اسی دنیا میں رہتے ہوئے عالم آخرت کی شاخت حاصل کرلی اور رسل کے نصور ہے بھی ماوراء حقیقتوں کو پالیا۔

کمتب قرآن کے شاگردول نے اس حقیقت کوخوب اچھی طرح مجھ لیا ہے کہ آخرت کی جزاوس اہو بہوائ دنیا کے اعمال میں ، بجزعمل پچھ اور نہیں ۔ مولاناروم نے چندا شعار میں ای حقیقت کو بیان کیا ہے ۔ وعظ ونصیحت کے حوالے ہے خود ہمارے لئے بھی ان کا ذکر مناسب ہے ۔ کہتے ہیں :

گرگ بر خیزی از این خوابِ گران می درانسه از غضب اعضای تو ز آنچه می کاری همه ساله بنوش ور حریر و قز دری، خود رشته ای آن درخسی گشت و ز آن زقوم رُست مار و کردم می شود گیرد دمت ای دریده پوستین یوسفان گشته گرگان یک به یک خو های تو ز آنچه می بافی همه روزه بپوش گر زخاری خسته ای، خود کشته ای چون ز دستت زخم بر مظلوم رست ایس سخنهای چو مار و کژدمت

- (- اے یوسفوں کے لباس کو پارہ پارہ کرنے والے مخص! تواس موت کے بعد جب دوبارہ المحے گا تو بھیڑیوں کی صورت المحے گا۔
- تمہاری صفات بدایک کے بعدایک بھیڑ ہے کی ما نند ہوگئی ہیں جو مارے غصے کے تمہارے اپنے اعضاء کو چیر پھاڑ رہی ہیں۔
  - جوتانے بانے تم بُن رہے ہوو ہی تمہیں پہننا ہے اور جوتم بورہے ہوو ہی نوش کرنا ہے۔

عدلالهي

4

. جب تبهارے ہاتھوں مظلوم کے جسم پر زخم لگا تو وہ زخم درخت بن گیا، جس سے درخت زقوم اُ گ آیا۔

- تنہاری پیگفتار بد (بدزبانی) تنہارے اپنے پیدا کروہ سانپ اور پچھو ہیں جو (آخرت) سانپ و بچھو بن کرتمہاری جان نہ چھوڑیں گے۔)

صورت خوکی بود روز شمسار خمسر خواران را بود گنده دهان گشت اندر حشر محسوس و پدید بسرحند شو زیس وجود ار آدمی نیست کسس را در نجات او شکی صالح و ناصالح و خوب و خشوک چونکه زر بیش از مس آمد آن زر است هم بر آن تصویر، حشرت واجب است حسر پر حرص خسس مرداد خوار زانیسان داگسنده اندام نهسان گند مخفی کان به دلها می دسد بیشسه ای آمسد و جسود آدمسی ظساهر و بساطن اگر بساشد یکی در وجود ما هزاران گرگ و خوک حکم، آن خو داست کان غالبتر است سیرتی کاندر وجودت غالب است

#### (- روز حشر لا لچی اورم دارخورانسان ایک سور کی شکل مین محشور موگا۔

- زنا کاروں کے اعضائے مخصوصہ گل سڑ جائیں گے اور شرابیوں کے منم تعفن ہوں گے۔
- ۔ وہ غلاظت اور گندگی جود نیا ہیں دلوں تک جا بینجی ہے،رو نے حشر واضح اورمحسوں طور سے دکھائی دے گی۔
  - انسان کاوجودایک جنگل میں تبدیل ہو چکاہے ،اگرآ دمی ہوتواس جنگل سے ڈرنااور چ کرر ہنا۔
    - اگرکسی کا ظاہر و باطن ایک ہوجائے تو پھراس کی نجات میں شک نہیں۔
- ہمارے وجود میں ہزاروں بھیٹر یئے اور خزیرہ دہ ہیں۔ نیک وصالے عوامل بھی ہیں اور برے وبد کارعوامل بھی۔
- انسان کا باطن ای صفت یا نبی صفات کے تابع ہوگا اور انسان کی روح پر وہی تھم لا گوہوگا جس کا انسانی روح پر غلبہ وتسلط ہوگا۔ کیونکہ تا ہے اور سونے کو ملایا جائے اور سونے کی مقدار تا ہے سے زیادہ ہوتو اسے سونا ہی کہیں گے۔
  - تہماری وہ سیرت اورنفسانی صفات جوتمہارے وجود پرغلباور تسلط رکھتی ہیں ، ای سیرت ونفسانی صفات کے

#### مطابق ہی روز حشرتمہارے ساتھ سلوک کیا جائے گا۔)

#### ☆.....☆.....☆

کیا کہنے قرآن کے اور اس کے ان شاگر دول کے۔اگر قرآن نہ ہوتا تو مولانا روم، حافظ،سنائی،عطار نیشا پوری اور سعدی جیسی ہستیاں ہرگز وجود میں نہآتیں۔ایرانیوں کی استعداد کونو راسلام نے جلابخشی اور سیافتخارا بران کے لئے بہت ہے کہ اس سرز مین نے معارف اسلامی کوتمام اقوام ہے بہتر درک کیا۔اس سلسلے میں شیخ سعدی کے خوبصورت اشعار کو بطور خن آخر پیش کرتے ہیں۔

دیسا نتوان بافت زاین پشم که رِشتیم پهالوی کباتر حسناتی ننوشتیم ماشب شدو روز آمدو بیدار نگشتیم کامروز کسی را نه پناهیم و نه پشتیم شاید که ز مشاطه نرنجیم، که زشتیم خرما نتوان خورد از این خار که کشتیم بر لوح معاصی خطِ عذری نکشیدیم پیسری وجوانسی چو شب و روز بر آمد ما را عجب ار پشت و پناهی بود آن روز گر خواجه شفاعت نکند روز قیامت

- (- اس کانے کوا گا کرہم تھجور کھانے کی تو قع نہیں کر کتے ۔اس اون نینے کے بعد لباس دیبا حاصل نہیں کر کتے۔
- - جوانی و شیفی روز وشب کی طرح آئی اورگئی۔ رات گذرگئی ، دن نکل آیالیکن پھر بھی ہم خواب غفلت سے بیدار نہ ہوئے۔
  - بہت جیب بات ہے اگرروز قیامت ہمیں کوئی حامی وناصر ال جائے کیونکہ دنیا میں نہ تو ہم نے کسی کی حمایت کی اور نہ نصرت۔
- اگر ہمارے سیدوسر دار (رسول اکرم طرفی آیا ہے) روز قیامت ہماری شفاعت نہ کریں تو پھر ہمیں دکھ کس بات کا ہے؟
   کیونکہ مشاطر (عورتول کا بناؤ سنگھار کرنے والی ) ہے وہ ناراض ہو چوخو دخو بروہو، اور ہم تو ہیں ہی بدصورت جتنا
   بھی بناؤ سنگھار کرلیں بدنما ہی رہیں گے۔ (یعنی کہیں گناہ استے نہ بڑھ جا کیں کہ آپ کی شفاعت ہی ہمیں
   نصیب نہ ہو)۔



آ گھواں باب

والمشأ



مئلہ شفاعت ان مسائل میں ہے ہے کہ جن پرعدل الهی کے شمن میں بحث ہونی چاہئے۔ شفاعت کے سلیلے میں مختلف گرم بحثیات ہے۔ وہابیت، گرم بحثیل چیزی ہوئی ہیں اور مخصوصاً فد ہب وہابیت کے ظہور کے بعد توان بحثوں کا بازار اور بھی گرم ہوگیا ہے۔ وہابیت، محمد بن عبد الوہاب سے مغسوب ہے اور آج کل بعض عرب ممالک کا تقریباً سرکاری فد ہب بھی ہے۔ بید فد جب نہایت سطحی اور اوپ کی نگاہ سے تو حید عبادی کا دم بھرتا ہے اور آئ بنا پر اسلامی تعلیمات کے متعدد عالیشان و بلند و بالاحقائق کو مستر دکرتا ہے۔ وہابیوں کی تو حید عاشعری تو حید کی مانند ، اسلام کے متعدد و بنیا دی اصولوں کی مخالف ہے۔

### الإرائي والأن والأوال:

مندرجہ ذیل اعتراضات یا تو شفاعت پر گئے جانچکے ہیں یا گئے جاسکتے ہیں۔

- ا۔ شفاعت توحیدعبادی ہے متصادم ہےاوراس پراعتقا در کھنا ایک طرح کا شرک ہے۔ بیوہی اعتراض ہے جوو ہابی حضرات کی جانب سے کیا جاتا ہےاورشیعوں کے درمیان وہابی مسلک ر کھنے والے حضرات بھی اس نظریے پرفریفتہ ہو چکے میں۔(1)
- ۲- شفاعت صرف توحید عبادی ہے بی نہیں بلکہ توحید ذاتی ہے بھی متصادم ہے۔ کیونکہ عقید و شفاعت کا لاز مدید ہے کہ شفیع
   کی رحمت و شفقت خدا کی رحمت ہے وسیج تر مانی جائے کیونکہ شفاعت کی اساس بی ہیہے کہ گناہ گار پر خدا کا عذاب،
   شفاعت نہ ہونے کی صورت میں نازل ہوگا۔

ا۔ تعجب ہے کدامیان جیسے ملک میں کہ جہال معاشرہ نیج البلاغہ ہے کم وہیش آشا ہے اور جہاں ابن سینا،خواجہ نصیراورصدرالمتألبین جیسے عظیم حکماء گذرہے ہیں جنہوں نے تو حید پرنہایت اعلی وعمرہ انداز ہے غور وفکر کر کے اسے معاشرے کے سامنے چش کیا۔لطف کی بات سے ہے کہ آج ای ملک میں ایسے لوگ وکھائی دیتے ہیں کہ جوابن تیمیداور محد بن عبدالوہاب جیسوں سے تو حید کوسکھنااور مجھنا عیاجتے ہیں۔ (مصنف) سو۔ شفاعت پراعتقاد، گناہ پر مائل انسانوں کے جری اور دیدہ دلیر ہونے بلکہ ارتکاب گناہ کی حوصلہ افزائی کا باعث بنتا ہے۔

س۔ قرآن کریم نے شفاعت کو باطل و بے بنیاد قرار دیتے ہوئے مستر دکیا ہے۔قرآن روزِ قیامت کا یوں تعارف کروا تا ہے:اس دن کوئی کی کا دفاع نہ کرے گانیز کسی تشم کی شفاعت کا بھی کوئی وجودٹییں۔(سورہ بقرہ۔۸سو ۱۲۳)

۵۔ شفاعت جہاں قرآن کریم کے اس مسلم اصول نے کراتی ہے کہ جس کے مطابق برخض کی سعادت اور نیک عاقبت اس کے اپنے علی کی مربون منت ہے وہیں آیے" و ان لیس للانسان الا ماسعیٰ" ( مجم ۔ ۳۹ ) کے بھی منافی ہے۔

۱- شفاعت کے جیجے ہونے کالاز مداس بات پراعقا در کھنا ہے کہ خداشفیج سے متاثر ہوکرا پے خضب کورحت میں تبدیل کر ویتا ہے۔ حالا نکہ خدا کسی سے متاثر ومنفعل نہیں ہوتا۔ جذباتی حالت اور اس کی تبدیلی کا، بار گاوالی میں کوئی وجو ذمیس۔ کوئی بیرونی عامل اس برکسی قتم کا اثر نہیں چھوڑتا۔ تغیر وتبدل خدا کے وجوب ذاتی سے متصادم ہے۔

ے۔ شفاعت ایک طرح کا سنٹناء، نارواامتیازی سلوک اورناانصافی ہے۔جبکہ بارگاوالهی میں ناانصافی کا کوئی وجوذ جیں۔ بالفاظ دیگر۔شفاعت قانونِ الهی میں استثناء ہے، حالانکہ قانون الهی ہمہ گیر، نا قابلی تغیر اورنا قابل استثناء ہے۔ وَ لَنُ تَجِدُ لِسُنَّةِ اللَّهِ تبدیلاً. (سورهُ فَحِّے ۲۳)

ندکورہ بالا آخری اعتراض ہی عقید ہ شفاعت کوعدل الہی ہے نسلک کرتا ہے اور یہی سبب ہے کہ مسئلہ شفاعت کتاب ہذا میں زیر بحث لایا گیاہے۔

اس اعتراض کا بیان بول ہے: بلاشبہ شفاعت تمام گناہ گاروں کے شاملِ حال نہ ہوگی، کیونکہ اس صورت ہیں نہ تو قوانین کسی معنی ومفہوم کے حامل ہوں گے اور نہ ہی شفاعت ۔ شفاعت کی خاصیت تبعیض (ناروا امتیازی سلوک) اور استثناء ہے۔ اوراعتراض ای نکتہ پر ہے کہ بیات کیونکررواہے کہ گناہ گاردوگر وہوں میں تقسیم ہوجا کیں ،ایک گروہ سفارش ہونے ک سبب اپنی قرار واقعی سزاسے نے نکلے اور وسراگروہ کی سفارش کے نہونے کے سبب سزا کا مستحق تحصیرے۔

جن معاشروں کے قوانین سفارش و جانبداری کا بازیچہ ہوں ، ہم ایسے معاشروں کو تباہ و ہرباد، پسماندہ اور بے انصاف شار کرتے ہیں ، یہ کیونکرمکن ہے کہ ہم کارخانۂ قدرت الهی میں سفارش و جانبداری پرعقیدہ رکھیں؟ سفارش و جانبداری جس معاشرے میں بھی ہو،اس میں عدل وانصاف نہیں ۔

### The Bulkary:

کسی معاشرے میں'' مال وزر'' سفارش اور طافت جیسے عوامل کا وجود قانون کی کمزوری کی علامت ہے۔ جب قانون کمزور ہوتو اے معاشرے کے بااثر وبارسوخ لوگوں پرلا گونہیں کیا جاسکتا۔ ایسے قانون کی پجلی صرف کمزورو بے بس لوگوں پر ہی گرتی ہے۔کمزور قانون، کمزور مجرموں کو ہی اپنے دام میں پھانس کر مند قضاء کے روبر دلاتا ہے انیکن بااثر لوگوں کوگرفت میں لینے سے قاصر رہتا ہے۔

قرآن کریم، آئین البی کا ایک مضبوط و مشحکم آئین کے نام سے تعارف کرواتا ہے، نیز عدالت البی میں مال وزر، سفارش اورطافت کے اثر انداز ہونے کی بھی نفی کرتا ہے۔قرآن کریم میں مال وزرکو' عدل''،سفارش کو'' شفاعت''اورطافت کو''نصرت'' کے نام سے یاد کیا گیا ہے۔

مورهٔ بقره کی آیت ۴۸ میں ارشاو ہے:

وَ اتَّقُوا يَوْماً لَاتَجْزِيُ نَفُسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْناً وَ لَايُقُبِلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَ لَايُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَ لَاهُمُ يُنْصَرُونَ.

(خلاصیر جمہ) ڈرتے رہواس دن سے کہ جس دن کوئی کمی کا دفاع نہ کرےگا۔ شفاعت قبول نہ کی جائے گی اور کمی سے اس کے جرم و گناہ کے بدلے کوئی مال وزر نہ لیا جائے گا۔ (اس دن) نصرت وید دکرنے کا بھی کوئی امکان نہیں۔(1)

یعنی نظام آخرت،انسانی ساخ کے رہم ورواج کی مانندنییں کہ جہاں انسان قانون سے فرار کے لئے سفارش یا مال وزر کو استعال کرتا ہے اور بھی قوم و قبیلے سے مدد جا ہتا ہے تا کہ اس کی قوم، قانون کے نمائندوں کے مقابلے میں اپنی طاقت کا استعال کرے۔

اسلامی معاشرے کے ابتدائی ایام میں قانون کی اپنی اہمیت تھی۔ بااثر طبقے کے اعزاء بھی قانون کے پابند تھے۔ جب امیرالمومنین علیہالسلام کواس بات کاعلم ہوا کہان کی بیٹی نے بیت المال سے ایک گلو بندعاریۂ (البتہ وثیقۃ پر دکر کے ) لے کر بروزعید پہنا ہے تو آپ نے نہایت بخت لہج میں ان کی تبنیبہ کی اورکڑے لہج میں یوں فرمایا:

''اگرتم نے بطورعاریۂ مضمونہ نہ لیا ہوتا لیعنی تم نے وثیقہ سپر دکر کے نہ لیا ہوتا تو تمہارا ہاتھ کا اے بتا لیعنی چوری کی حدجاری کرتا۔''(بحارالانوار، جلد ۹ صفحۂ ۵۰۳)

ای طرح جب آپ کے چچازاد بھائی اورمعتبر ساتھی ابن عباس کسی غلط کام کے مرتکب ہوئے تو آپ نے انہیں یوں خط ککھ کرمخاطب کما:

ا۔ عدل ماد دعد ول سے لیا گیا ہے کیونکہ جب رشوت دی جاتی ہے تو حق و تقیقت سے عدول وانحراف کا سبب بنتی ہے یا عدل یہاں عوض اور معادل ومساوی کے معنی میں ہے۔ یعنی مال وزر گناہ کے مساوی اور اس کے معاف کرنے کے عوض نہ لیا جائے گا۔ (مترجم) ''اگرتم نے اپنی خلطی کی تلافی نہ کی تواپنی ای شمشیر ہے تہہیں سزادوں گا کہ جس سے میں نے کسی کو آنہیں کیا بجزیہ کہ وہ جہنم میں داخل ہو گیا''۔

یعنی تہمہیں علم ہے کہ میری تلوار سوائے جہنمی کے کسی اور پڑئیں پڑتی اور تمہاری اس غلطی نے تہمہیں جہنمی اور میری تلوار کی ضرب کامستحق کردیا ہے۔

بعدازين اين عدل وانصاف كواشثناء عرم راومنزه بتان كى غرض سے بيفر مايا:

'' بخداا گرحسنین (علیبهاالسلام) بھی اس جرم کے مرتکب ہوتے تو انہیں بھی چھوٹ نددیتا''۔ (نیج البلاغہ مکتوب۔ ۳۱) اسلام کے ابتدائی ایام چیں اور قانون کا اجراء کنندہ''علی'' (علیه السلام) ہے، کوئی جیرت کی بات نہیں۔ اگر آپ جاننا چاہتے ہیں کہ رسول اللہ مٹی آیاتی کی کا بنایا ہوا نظام کہاں تک گردش میں آچکا تھا اور کیسے کیسے لوگ عدالت کے شکتے میں آجاتے تھے تو اس واقعے پر توجہ کیجئے:

عمرو بن العاص خلیفہ ٹانی کی جانب ہے مصرے گورنر تھے۔ایک دن ان کے بیٹے نے کسی عام شخص کے تھیٹررسید کر دیا۔ طمانچہ کھا کر وہ شخص گورنر کے پاس شکایت کرنے گیا لیکن کوئی شنوائی نہ ہوئی۔ یہ غیر تمند شخص مدینے آیا۔خلیفہ کے دربار پہنچ کر ساری کتھا سنا ڈالی ۔خلیفہ نے باپ اور بیٹے دونوں کوطلب کر کے مقدمہ چلایا۔اس مقدمے کا ایک جملہ تاریخ میں ثبت ہوگیا۔ عمروعاص اوران کے بیٹے سے خلیفہ ٹانی نے بہا:

متى استعبدتم الناس و قد ولدتهم امهاتهم احراراً.

(تم نے لوگوں کو کب ہے اپناغلام ہنالیا جبکہ ان کی ماؤں نے تو انہیں آزاد پیدا کیا تھا۔)

اس کے بعد قصاص کا تھم دیا۔

خلیفہ ٔ دوم نے اپنے بیٹے کے ساتھ بھی یہی سلوک کیا۔ جب ثابت ہو گیا کدان کے بیٹے نے شراب نوشی کی ہے تو انہوں نے اس پر حدجاری کی۔

یہ ہے وہ قانون جس کی تعلیم رسول اکرم ملٹے نی تقیق نے مسلمانوں کو دی تھی اورمسلمان ابھی تک اس نظام کونہ بھولے تھے۔ بالفاظ دیگر ، قانون کی گرفت کا بیو ہی سلسلہ تھا جھے آنخضرت کے شروع کیا تھااور کا فی عرصے تک پیسلسلہ کم وہیش اس چاتار ہا۔

### ١٢٤٩١٤٤

حقیقت توبیہ کے شفاعت کی متعددا قسام ہیں جن میں ہے بعض باطل اور ظالمانہ ہیں نیز بارگاہ پروردگار میں ان کا کوئی

و چوذ ہیں 'لیکن بعض دیگر اقسام صحیح اور عادلانہ ہیں اور ہارگا و رب العزت میں موجود ہیں۔ باطل شفاعت قانون شکن اور اس
سے متصادم ہے۔ لیکن صحیح شفاعت قانون کی محافظ و جامی ہے۔ باطل شفاعت سے ہے کہ کوئی سفارش و جانبداری کے ذریعے
قانون کے اجراء کوروک دے۔ لہذا شفاعت کے اس تصور کے مطابق مجرم قانون سازوں کی مرضی کے برخلاف قانون کے
مقصد سے متصادم اعمال انجام دیتا ہے، اور سفارش و جانبداری کو بروئے کا رلاتے ہوئے، قانون اور قانون ساز کے مقصد و
مقصد سے متصادم اعمال انجام دیتا ہے، اور سفارش و جانبداری کو بروئے کا رلاتے ہوئے، قانون اور قانون ساز کے مقصد و
مقصد کوناویدہ مجھتا ہے۔ ایسی شفاعت دنیا میں ظلم اور آخرت میں محال و ناممکن ہے۔ شفاعت پر ہونے والے اعتراضات،
شفاعت کی مذکورہ بالاتھم پر بھی صادق آتے ہیں اور قرآن کریم نے بھی اس شفاعت کومتر دکرر کھا ہے۔

صیح شفاعت میں نہ تو استثناء وتبعیض کا کوئی وجود ہے اور نہ ہی قانون کی خلاف ورزی کا کوئی پہلو۔ نیز قانون سازوں کے اہداف و مقاصد کو ناویدہ گردانے کا بھی کوئی سوال نہیں۔ ایمی شفاعت کوقر آن کریم کی واضح ٹائید حاصل ہے۔ سیج شفاعت کی بھی چنداقسام ہیں جن کی ہم بہت جلد وضاحت کریں گے۔

# The Delicates:

جس باطل شفاعت کوقر آن وسنت اور عقلی برا ہین دونوں بختی ہے مستر دکرتے ہیں وہ بیہ بے کہ گناوگار بھکم خدا کے اجراء سے بچنے کے لئے ایک وسیلیہ ڈھونڈے ہوبہولیسماندہ معاشروں کے طور طریقوں کی مانند۔

عوام الناس میں سطی سوچ رکھنے والے بہت ہے افراد انبیاء اور ائنہ (علیم السلام) کی شفاعت کو یوں بمجھتے ہیں کہ پیامبرا کرم مٹائیکی آئی امیر المونین، جناب سیدہ ،ائمہ اطہار اورخصوصاً حضرت سیدائشبد اء (سلام الله علیم اجمعین)وہ بااثر اور بارسوخ شخصیات ہیں جوکار خانۂ قدرت ہیں رسوخ کرتے ہوئے خدا کے ارادے کو بدل کر قانون تو ژ دیتے ہیں۔

زمانۂ جاہلیت کے عرب بھی ای تصور کے تحت بتوں کو خدا کا شریک قرار دیتے تھے۔ان کا کہنا یہ تھا کہ تخلیق ( تو حید خالقیت ) صرف خدا کے ہاتھ میں ہے۔اس عمل میں اس کا کوئی شریک نہیں۔لیکن عالم بستی کے انتظام وانصرام میں بت اس کے شریک ہیں۔زمانۂ جاہلیت کے عرب'' خالقیت'' میں مشرک ندتھے بلکدر پوبیت ( کا کنات کے انتظام وانصرام ) میں شرک کیا کرتے تھے۔

ہم ویکھتے ہیں کہ کوئی شخص کی ادارے کے تاسیس کرتا ہے لیکن اس کے انتظام کوکسی اور کے سپر دکر دیتا ہے، یا اس ادارے کی انتظام میہ ہیں دیگر افراد کے ساتھ دشریک ہوجا تا ہے۔ خدااور کا نئات کے انتظام کے بارے ہیں مشرکین کاعقیدہ ایسا ہی تھا۔ قرآن کریم نے نہایت شدت سے اس عقیدے کا مقابلہ کیا اور بار ہااعلان کردیا کہ خدا کا کوئی شریک نہیں۔ نہ خالقیت ہیں اور نہ بی ربو بیت میں۔ تن تنہا اس نے کا نئات کو خلق کیا ہے اور وہی مدبر امور بھی ہے۔ کا نئات کی سلطنت بلاشرکت

غیرے اس کی ہے اور وہی رب العالمین ہے۔

مشركيين جن كے خيال ميں خدا اور غير خدا كا ئنات كى ر پوبيت ميں باہم شركيك ہيں، وہ''اللہ'' كى مرضى كے حصول كو اپنے لئے ضرورى نہيں سجھتے تھے، كہتے تھے اگر چہ ہمارے كام''اللہ'' كى مرضى ومنشأ كے مخالف ہوں، كيكن تب بھى ہتوں ك لئے قربانيوں اور عبادتوں كے ذريعے دوسرے''ارباب''(ا) كى مرضى ومنشأ كوحاصل كيا جاسكتا ہے۔اگران ہتوں كى مرضى كو حاصل كرليا جائے تو بينے ودى ''اللہ'' كى بارگا وہيں اس مسئلے ہے كى نہ كى طرح نيث ليس گے۔

اگرکوئی مسلمان ای بات پرعقیده رکھے کہ کارخانہ قدرت الهی کے متوازی (Parallel) کی اور کی سلطنت کا بھی وجود ہاوراس کے مدمقابل کوئی اور بھی ہوتے ہے جو بیہ بجر شرک کچھاوڑ بیس۔اگر کوئی بی تصور کرے کہ حصول مرضی الهی کا راستہ اور ہور ہونے ہور الفرض، سیدالشہد اء کی رضا کسی اور طریقے ہے حاصل کی جاسکتی ہا ور بید دو علیحد و علیحد و راہیں بجائے خودانسان کی سعاوت وخوش بختی کا سبب بن عتی ہیں تو یقینیا وہ بہت بردی گراہی کا شکار ہے۔اس بے بنیا دعقیدے کے مطابق بید کہا جاسکتا ہے کہ خدا کچھاور چیز وں سے مطابق بید کہا جاسکتا ہے کہ خدا کچھاور چیز وں سے مطابق بوتا ہے اور سیدالشہد اء (علیہ السلام ) کچھاور چیز وں سے مضابات ، وزادہ بنا ورسیدالشہد اء (علیہ السلام ) کچھاور چیز وں سے مضابات ، وزادہ بنا وردن علی الله ہوا کوئی، نیک کر دار ، خدمت خاتی ، والدین ہے حوال سلوک اورائ طرح کے دیگر واجبات کو انجام دے کر غیز دروغ گوئی، غلیہ بندی کے جوال سال فرزند علی اگر عظامتی ہوتا ہے ۔لیکن امام حسین علیہ السلام کے طور طریقے اور ہیں۔

اس کی رضا آپ کے جوال سال فرزند علی اگر عظامتا پر بکاء یا تا کی بیس پوشیدہ ہے۔اس تقسیم بندی کے بعد می تقیہ نکالا جاتا ہے کہ رضا گا اس کے دول شکل ہے ، کیونگ بہت زیادہ اٹھال انجام دینے کے بعد ہی حاصل ہوجائے گی تو آپ کا رضائہ قدرت الہی بیس کے مسر کے اور جس امام سیکٹ تھی ہوجائیں گے۔ جونمازیں ، روزے ، جی ، جہادہ صدقات و خیرات ہم نے انجام نہیں دیتے سب کے سب پاک وصاف ہوجائیں گا ور ہمارے گناہ جیتے بھی زیادہ ہوں ،ایک اشار سے میں ختر ہوجائیں گے۔

شفاعت کا پیضور صرف باطل و بے بنیاد ہی نہیں بلکہ رہو ہیت میں شرک بھی ہے۔ اور سیبارگا واقد سِ سیدالشہد اء (علیہ السلام) کی کہ جن کی سب سے بڑی فضیلت''عبودیت' ہے، تو بین بھی ہے۔ بالکل ای طرح جیسا کہ آپ کے والدگرا می امیر المونین (علیہ السلام) غلاق (۲) پر شدید غضبناک ہوتے تھے اور ان کی باتوں کوسُن کرخدا کی پناہ طلب کرتے تھے۔ امیر المونین (علیہ السلام) غلاق (۲) پر شدید غضبناک ہوتے تھے اور ان کی باتوں کوسُن کرخدا کی پناہ طلب کرتے تھے۔ اور ان میں باتوں کوسُن کرخدا کی پناہ طلب کرتے تھے۔ اور ان میں باتوں کوسُن کرخدا کی پناہ طلب کرتے تھے۔ اور ان کی باتوں کوسُن کرخدا کی پناہ طلب کرتے تھے۔ اور ان کی باتوں کوسُن کرخدا کی پناہ طلب کرتے تھے۔ اور ان کی باتوں کوسُن کرخدا کی پناہ طلب کرتے تھے۔ اور ان کی باتوں کوسُن کوسُن کی نات کے مقالم ناتوں کوسُن کے مطابق کا سَات کے مقالم نات کے مقالم ناتوں کوسُن خالق وہی اللہ ہے۔ (مترجم)

۲۔ غالی کی جمع

امام حسین (علیہ السلام) نے جام شہادت اس لئے نوش نہیں کیا کہ۔۔العیاذ باللہ۔۔خدا کی سلطنت یا اپنے جد ہزرگوار کی شریعت کے مقابلے میں کوئی اور سلطنت یا شریعت قائم ہوجائے یا آپ قانونِ خدا سے فرار کا کوئی راستہ دکھلا دیں۔آپ کی شہادت اسلام کے عملی پہلوکو کمزور کرنے کی غرض سے زیتھی بلکہ اس کے برعش آپ نے تمام اسلامی قوانین کوزندہ کرنے ک غرض سے زندگی کوخیر باد کہہ کرشہادت کی جانب قدم بڑھایا۔

آپ خودفلسفه قیام کو یول بیان فرمارے ہیں:

وَاِنّى لَمَ أَحَرُجُ الشواً و لا بطواً و لا مفسِداً و لاظالماً وانما خوجتُ لطلب الاصلاح فى أُمّة جدّى. أريد أن آمُو بِالمعروف و انهىٰ عن المدكو. (نَفْسِ الْمِهُوم، صَحْدَهُم) (مِن نَے ہوگا وہوں اور جاہ طلی کے لئے قیام نہیں کیا بلکہ میرا قیام امت جدکی اصلاح کے لئے ہے۔ میں امر بالمعروف اور نمی از مشکر کرنا چاہتا ہوں۔)

اورہم بھی آپ کی زیارت میں یوں آپ کو خاطب کرتے ہیں:

اشهدُ انَّكَ قد اقمت الصَّلوة و اتيت الزكوة و امرتَ بالمعروف و نهيت

عن المنكر و جاهدت في الله حق جهاده و عملتَ بكتابه و اتّبعت سنن نبيّه.

(میں گواہی دیتا ہوں ( کہا ہے مولا) آپ نے نماز قائم کی ہے، زکو ۃ ادا کی ہے،امر بالمعروف اور نہی عن المئلر کیا ہے۔خدا کی راہ میں جہاد کا حق ادا کیا ہے،اس کی کتاب پڑھل کیا ہے اوراس کے نبی کی سنت کی امتاع کی ہے۔)

### 76000a

آ ہے دیکھتے ہیں کہ سیح شفاعت کیا ہے؟ وہ سیح شفاعت جو قانون کی تائیداوراسلامی نظام کی حفاظت کرتی ہے نیز آیات اور فریقین کی کثیر روایات کی رو ہے بھی ثابت ہے، دوطرح کی ہے۔

ا۔ شفاعتِ رہبری یا شفاعت ممل

٢\_ شفاعت مغفرت ياشفاعت فضل

شفاعت کی پہلی قتم عذاب سے نجات ، صنات و نیکیوں کے حصول ادر حتی اخروی درجات کے ارتقاء تک کوشامل ہوتی ہے۔ اور شفاعت کی دوسری قتم عذاب کے خاتمے اور گنا ہوں کی مغفرت میں موثر ہے۔ اس شفاعت کی آخری ممکنہ حدثواب و حنات تک رسائی ہے، لیکن انسانوں کے درجات کو بلندنہیں کر سکتی اور پیر شفاعت وہی ہے جس کے بارے میں رسول اکرم مشتیکی آئے نے فرمایا ہے: ا دُخوتُ شفاعتی لاهلِ الكبائر من امتی. اما المحسنون فما علیهم من سبیل. (بحارالانوار،جلد ۸) (میں نے اپنی شفاعت کواپی امت کے ان لوگوں کے لئے ذخیرہ کررکھا ہے جو گناہ کبیرہ کے مرتکب ہوئے، اور جہاں تک نیک لوگوں کا تعلق ہے تو ان برکوئی مشکل نہیں۔)

#### 36 Par 186 (U);

اس شفاعت کی تشریح کے لئے ضروری ہے کہ گذشتہ جھے میں اخروی عذاب کے تحت عنوان بیان کئے گئے کئے پر دوبارہ غور کیا جائے۔ وہاں ہم نے کہا کہ دنیا میں انجام دیئے گئے انسان کے اعمال، عالم آخرت میں تجسم وحمثل پائیں گاوران کی مینی حقیقت انسان کے سامنے آجائے گی۔ اب یہاں اس قلتے کا اضافہ کر رہے ہیں کہ آخرت میں صرف اعمال ہی نہیں بلکہ دنیا کے باہمی تعلقات وروابط ہمی بخشم ہوجا ئیں گے۔ اس دنیا میں لوگوں کے درمیان موجود معنوی روابط اُس دنیا میں اپنی مینی اور ملکوتی (۱) صورت میں جلوہ نما ہوں گے۔ اگر کوئی شخص کسی کی ہدایت کا سب بن جائے تو ہروز قیامت ان دونوں کے درمیان رہبر ور ہر وکارشتہ اپنی مینی صورت میں نمودار ہوگا۔ ہادی ، رہبروامام کی اور مہتدی (۲) پیروکاروما موم کی صورت میں فاہر ہوگا۔ گراہی کی تعیال نے اورفکری اغواء کی بھی یہی صورت میں

قرآن کریم کا فرمان ہے:

یو مَ نَدعو کُلُ اناسِ بِاهامهمُ . (سورهٔ بُل اسرائیل ۔اے) (خلاصة ترجمه) وه دن که جب ہم تمام لوگول گوان کے اپنے اپنے امام کے ساتھ لپکاریں گے۔ مخصر معرفین سے سے مقت سے شخصے کے ماتر کے دیوسٹ نیاز میں ایس می ممال میں اور ا

یعنی ہر مخص اپنے پیشوا اور رہبر کے ساتھ ، ای مخص کے ساتھ کہ جھے اس نے اپنے لئے نمونۂ ممل بنایا اور اس کے افکار کے تالع رہا محشور ہوگا۔

آخرت میں اپنی قوم کے لئے فرعون کی قیادت کا مجسم یوں بیان کیا گیا ہے:

يَقُدُمُ قُومَهُ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ. (سورة بمود ٩٨)

(خلاصة رجمه) روز قيامت فرعون اپني قوم كي قيادت كرر ما بهوگا پجرانبيس آگ بيس داخل كردےگا۔

ا۔ وہ فیبی صورت جواس دنیا میں پوشیدہ ہے، وہاں آشکار ہوجائے گی۔ (مترجم)

٢- بدايت يانے والا،بدايت يافته (مترجم)

جود نیامیں ان کے گناہوں اور صلالت کا باعث تھا اور آخرت میں بھی دوزخ اور نارجہیم تک پہنچانے کا وسلہ ہے۔ عالم آخرت میں اپنی قوم کو جہنم میں لے جانے کا واسطہ اور شفیع قرار پانا در حقیقت دنیامیں اپنی قوم کی گمراہی کا وسلہ و واسطہ ونے کا تجسم ہے۔

آیت میں موجود غورطلب بات بیہ کے فرعون اُس دنیا میں اپنی قوم کوجہنم میں لے جائے گا۔ قر آن کریم کے بیالفاظ فرعون کے توسط نے فرعونیوں کی گمرائی کے تجسم کا بیان ہیں۔ بیآیت اعلان کر رہی ہے کہ جس طرح نے فرعون نے انہیں دنیا میں گمرائی کی راہ پر چلایا اسی طرح ہے آخرت میں بھی انہیں جہنم میں لے جائے گا۔ بلکہ آخرت میں انہیں دوزخ میں لے جانا دنیا میں گمراہ کرنے کا عینی ظہور دتجسم ہے۔

البتہ یہ بات واضح ہے کہ جس طرح ہے اس دنیا میں جق و باطل دونوں کی قیادت مختلف درجہ بندیوں اوراقسام پر مشتل ہے، عالم آخرت میں بھی یہی درجہ بندیاں اوراقسام موجود ہیں۔ مثلاً وہ تمام لوگ جورسول اکرم مٹھ بھی تھے کور ہدایت ہے منوراوراً مخضرت کی شریعت ہے مستفیض ہوئے ہیں، آپ کے چھیے چھیے ہوں گے اور آپ ۔۔ کہ ہماری جانیں آپ کی خاک یا کے شار۔ نیک لوگوں کی قیادت فرما کمیں گے۔ یعنی روز قیامت' پر چم شکر'' (اواء الحمد) آپ ہی کے دسیع مبارک میں ہے۔

شفاعت کے بہی معنی ہیں کہ جس کے مطابق آپ جناب امیر اور جناب سیدہ (سلام اللہ علیہا) کے شفیع ہیں اور آپ دونوں ہستیاں ،حسنین (علیم السلام) کی شفیع ہیں اور ای طرح سے ہرامام اپنے بعد والے امام اور اپنے اسحاب و پیروکاروں کا شفیع ہے۔ یعنی سلسلۂ درجات بجائے خودمحفوظ ہے۔ دیگر معصومین علیہم السلام کے پاس جو کچھ بھی ہے وہ سب حضور اکرم کے توسط ہی ہے۔۔

مذکورہ بالاسلسلۂ شفاعت کی بناء پر ہی حتیٰ وہ علاء بھی ان لوگوں کی شفاعت کریں گے کہ جنہوں نے ان علاء سے تعلیم و ہدایت کا فیض اٹھایا ہوگا۔الغرض با ہمی ارتباط کا بے تحاشا درجہ بندیوں پرمشمتل ایک سلسلہ وجود میں آجائے گا کہ جس میں چھوٹی چھوٹی جماعتیں بڑی بڑی جماعتوں سے کمتی ہوجا تمیں گی۔ جس میں آنخضرت ماٹے آئیا ہم سرفیرست میں۔

قسيمٌ جسيمٌ وسيمٌ بسيمٌ شفيعٌ مطاعٌ نبيٌّ كريمٌ (١)

جيم بردا، بسيم بمشكرا تا بوا، ويم صاحب مير ثبوت،

ا۔ مشیم بھتیم کرنے والا، جنت وجہنم کوتقتیم کرنا، مطاع:جس کی اطاعت کی گئی۔ (مترجم)

روان از پیش و دلها جمله از پی گرفته دست جانها دامن وَی (آپ سب سے آگےرواں دواں ہوں گےاور تمام قلوب آپ کے پیچھے، تمام ارواح نے آپ کے دامن کوتھام رکھا ہوگا۔)

او شفیع است این جهان و آن جهان این جهان در دین و آنجا در جنان آن جهان گوید که تو مه شان نما إِهْدِ قَوْمِيُ إِنَّهُمُ لَايَعُلَمُونَ در دو عالم دعوت او مستجاب مثل او نی بود و نی خواهند بود بر قدوم و دور فرزندان او زاده اند از عنصر جان و دلش بی مزاج آب و گل نسل وی اند نُحَمَّ مُل هر جا كه مي جو شد مل است عین خورشید است نی چیز دگر

این جهان گوید که تو رهشان نما پیشه اش اندر ظهور و در کمون باز گشته از دم او هر دو باب بهر این خاتم شده است او که به جود صد هزاران آفرین بر جان او آن خلیفه زادگان مقبلش گو ز بغداد و هری یا از ری اند شاخ گل هر جا که می روید گل است گو ز مغرب بو زند خورشید، سر

(- و وشفیج ہے دنیااور آخرت دونوں مقامات پر \_ بہال دین کے سلسلے میں اور وہاں جنت تک لے جائے میں -

- اس دنیایس آی جمیس دین کاراستد کھلاتے ہیں اور وہاں نور۔
- خاہر مخفی دونوں حالتوں میں ان کی سیرت یہی ہے کہا ہے ضدا! میری قوم کی مدایت فرما کیونکہ میہ نا دان ہیں۔
- آپ کے دم سے دونوں عالم کے درواز ہے کھل گئے ہیں اور دونوں جہانوں میں آپ کی دعاستجاب ہے۔
  - یہ پیامبراس لئے آخری ہے کداس جیسا کوئی کریم وقی ندآیا ہے ندآئے گا۔
  - اس کی طبیب وطا ہرروح براس کی آمد براوراس کی اولا دیر بزاروں آفرین ہو۔
- خواہ بغدادیں ہوں یا ہرات میں یارے میں۔وہاں کی خاک کی آمیزش کے بغیر، بھی آپ کے فرزند ہیں۔
  - پیول کی ڈالی جہاں اُ گے پیمول کی ڈالی ہی ہے۔
  - اگرسورج مغرب ہے طلوع ہوتب بھی سورج ہی ہے کوئی اور چیز نہیں۔)

اب میں جواحادیث میں مروی ہے کہ امام حسین علیہ السلام ایک بہت بری تعدادیں خلق خدا کی شفاعت کریں گے تو اس کاسب میہ ہے کہ اس دنیامیں درسگاہ حسین ہی تمام مکاتب سے زیادہ احیائے دین اور خلق خدا کی ہدایت کا باعث بن ہے۔ جبیسا کہ ہم نے پہلے بھی کہا کہ امام حسین علیہ السلام کی شفاعت رضا واراد وَ الٰہی کے علاوہ خدا سے کسی اور شے کی طالب نہیں۔

آپ گی شفاعت دوطرح کی ہے،ایک شفاعت تو آپ کی جانب ہے اس دنیامیں انجام دی گئی مختلف ہدایتیں ہیں جواس دنیامیں مجسم ہوں گی اور دوسری فتم کوہم آئندہ سطور میں بیان کریں گے۔

امام حسین علیہ السلام اپنے مکتب کے ذریعے ہدایت یافتہ لوگوں کے شفیع ہیں۔ آپ ہرگز ان لوگوں کے شفیع نہیں جنہوں نے آپ کے مکتب کواپنے گراہ کن مقاصد تک رسائی کا وسیلہ بنار کھا ہے۔ اس تکتے کو ہمیشہ ذبن میں رکھنا چاہئے کہ جس طرح قر آن کریم سے بعض لوگوں نے ہدایت پائی اور بعض گمراہ ہوئے ، ای طرح مکتب سیدالشہد اء سے بھی بعض لوگوں نے ہدایت پائی اور بعض گمراہ ہوئے۔ لیکن اس ہدایت وگمراہی کا انجھار خودلوگوں پر ہے۔

قرآن کریم میں بیان کی گئی مثالوں کے بارے میں خداوند تعالی فرما تاہے:

يُضِلُّ بِهِ كَثِيْراً وَ يَهُدِى بِهِ كَثِيْراً وَ مَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الفَاسِقِيْنَ. (سورةَ يقر٣٦٥)

(خلاصةرجمه) قرآن كےسبب خدابهت ہے لوگول كوگمراه كرتا ہے اور بہت ہے لوگوں كواس كےسبب ہدايت ديتا

ہے اوراس کے سبب سوائے فاسقین کے کوئی اور گراہ نہیں ہوتا۔

مولا ناروم نے ایک عمدہ اور ولنشین تمثیل کے ذریعے اس ملتے کو واضح کیا ہے۔ کہتے ہیں:

از خدا می خواه تا زین نکته ها در نلغزی و رسی در منتها

ز آنکه از قرآن بسی گمراه شدند زین رسن قومی درون چاه شدند

مر رسن را نیست جرمی ای عنود چون تو را سودای سر بالا نبود

- (- خداے چاہوکدان کتول کے ذریعے لغزش نہ کھاؤ بلکہ حقیقت کی تہرتک پہنچو۔
- کیونکہ قرآن ہے بہت ہے لوگ گمراہ ہو گئے اوراس رین (قرآن ) کے ذریعے بہت ہے لوگ (بجائے کئویں سے باہرآنے کے )اس کے اندراتز کر پھنس گئے۔
  - اے ضدی دمعا ند محض!اس سلسلے میں رس کا کوئی قصور نہیں ،قصور تیرا ہی ہے کیونکہ تو خود ہی کنویں ہے باہر آنا شہیں جاہ رہا تھا۔)

رَسْ بِعِنی ری ،اسی کے ذریعے کنویں سے باہر لکلابھی جاسکتا ہےاور کنویں میں اتر ابھی جاسکتا ہے۔اب مسئلہ بیہ ہے کہ ہم س صورت کا انتخاب کرتے ہیں۔

قرآن اور درسگاہ حینی، بیروہ رسیاں ہیں جوانسان کو ذات کی پاتال سے نکال کرسعادت وخوش نصیبی کی بلندی تک لے جاسکتی ہیں۔ ایک حبل من اللہ (۱) تو دوسری هبل من الناس (۲) لیکن اگر کوئی ان دونوں هبل الهی کا ناجائز استعال کر بے تو اس میں حبل کا کوئی قصور نہیں، بلکہ ایسا شخص خود ہی بلندی کی منازل نہیں طے کرنا چاہتا تھا۔ بلا شبدا ہے ہی لوگ قرآن اور مکتب حسینی کے (ناجائز استعمال کے ) سبب دوز ن کی تہد ہیں لے جائے جائیں گے، اور بیر تھیقت عالم آخرت ہیں اول مجسم ہوگ کہ ایسے لوگ قرآن اور انگر ہی کے معنی بھی بہی ہیں۔ کہ ایسے لوگ قرآن اور انگر ہی کے تھی بھی بہی ہیں۔

آتخضرت کے منقول روایت ہے:

ان القرآن شافع مشفّع و ماحِلٌ مصدق. (تَقْيرعِياتُي، جلدا صفحًا)

(قرآن ایساشفیع ہے جس کی شفاعت قبول اور ایساشکایت پہنچانے والاہے جس کی شکایت مصدقہ ہے)۔(٣)

واقعی عجیب عبارت ہے ارشاد ہور ہاہے: قر آن مونین اور نیک لوگوں کا شفیع ہے۔ انہیں جنت تک پہنچانے کے لئے جب کہ کا فروں اور گناہ گاروں کا دشمن ہے، انہیں دوزخ تک پہنچائے گا۔ ایساواسطاور وسیلہ ہے جو انہیں جنت تک اور انہیں نار جہنم تک لے جائے گا۔ ایسی شفاعت کوشفاعتِ رہبری (۴) کا نام دیا جاسکتا ہے۔

اورای کوشفاعتِ ''عمل'' بھی کہا جاسکتا ہے، کیونکہ اس مقام پرنجات یاعذاب کا بنیادی سبب بالتر تیب نیک و بدکر دار کا بنااینا عمل ہے۔

واضح ہے کہ شفاعت پر کئے گئے اعتر اضات میں ہے کوئی بھی اعتر اض مذکورہ بالا شفاعت پرنہیں کیا جاسکتا اورخصوصاً ایسی شفاعت عدل الہی کے عین مطابق ہے ،اس کے منافی ہرگزنہیں۔

ا۔ حبل یعنی ری۔ بیبال قرآن کریم کوجل من اللہ کہا جارہا ہے کیونکہ قرآن کریم خدا کی جانب سے نازل کردہ عبد البی پر مشتل کتا ہے۔ (مترجم)

۲۔ جبل من النائی: درسگاہ جینی کولوگوں اور انسانوں کی جانب ہے ایک ری کہاجار ہاہے۔ درسگاہ جینی بھی اگر چہ خداوند تعالیٰ کی جانب ہے ہیں ہے اس لئے لوگوں کی جانب ہے ایک ری قرار دیا جار ہاہے۔
 (مترجم)

۳۔ لیعنی اس پرعمل درآ مدہوگا۔(مترجم)

٣ \_ كيونكداس مقام پرقرآن، جنت ودوزخ كى جانب اوگوں كى رہنمائى ورہبرى كررہاہے۔ (مترجم)

#### ولامي مطري: المامي مطري

شفاعت کی دوسری قتم، گناہوں کی بخشش اور مغفرت کے سلسلے میں واسط بنتا ہے۔ شفاعت کی بہی قتم تنقید واعتراضات کی زدمیں ہے، لیکن بحول وقو وَ البی اس سئلے کی وضاحت کے بعد میہ بات عیاں ہوجائے گی کہ تمام اعتراضات صرف بے بنیاد بی نہیں بلکہ مسئلہ شفاعت اسلام کی اعلی وارفع تعلیمات میں سے ہے۔ بجائے خوداس کی اپنی اساس و بنیاد ہے جواسلامی عقائد کے عمق و گرائی کی غماز ہے۔

#### والدراتين

سب سے پہلے تو یہ بنیادی تکته ہمارے اذبان میں رہے کہ حصول سعادت کے لئے انسان کے اعمال اور دیگر اقد امات کے علاوہ ایک اور سلسلہ بھی اس دنیا میں ہمیشہ سے موجود ہے اور وہ ہے پرور دگار کی رحمت سمائقہ۔ جملہ کم اثورہ ہے:

يَا مَنُ سَبَقَتُ رَحْمَتُهُ غَضَبَهُ.

(اےوہ ذات کہ جس کی رحت اس کے غضب پرسبقت لے گئی ہے۔)

حافظشرازى اپى ايك معروف غزل ميں كہتے ہيں:

مزرع سبز فلک دیدم و داس مه نو 💎 یادم از کشته خویش آمد و هنگام درو

گفتم اے بخت بخسبیدی و خورشید دمید گفت با آن همه از "سابقه" نامید مشو

- (- آسان کے سبز ولہلہاتے کھیت اوراس میں ہلال نو کی درانتی کودیکھا تو مجھے اپنے وجود کی فصل کی بوائی اوراس کے اتر نے کا وقت یاد آیا۔
- میں نے اپنے آپ سے کہا کدا ہے میرے نصیب تو خواب غفلت میں ہے اور صبح طلوع ہوگئی ( یعنی تم نے کوئی کا یہ خیرانجام نددیا ) میر نے نش نے جواب دیا: استے زیادہ ''سابقے'' کی وجہ سے ناامید نہ ہونا۔ )

'' سابقہ'' سے حافظ کی مراد رحمت الهی کی سبقت ہے۔ ممکن ہے ان کا مطلب کچھے اور ہو کہ جس کی نشاندہی آیئے

''إِنَّ الَّذِيْنَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِنَّا الْحُسُنيٰ أُولِيْكَ عَنُهَا مُبْعَدُونَ ''(سورةَا نبياء-١٠١) كرربي ٢-

ہبرحال بیا یک حقیقت ہے کہ بنیادی طور ہے تحور نظام ہستی رحمت ،سعادت اور نیک عاقبت ہے۔ کفر فہش اور برائیاں عارضی اور طاری کردہ ہیں۔اور قانون یہی ہے کہ عارضی شئے رحمت کی کشش اور قوت ِ جاذبہ کے سبب اپنی ممکنہ حد تک زائل ہوجاتی ہے۔ نیبی امداداور تائیدات رحمانی رحمت کے غضب پر غلبے ہی کا منہ بولتا ثبوت ہیں۔ مغفرت البی اور گناہ کے اثر ات کومٹانا بھی غضب وقبرالبی پر رائب البی کے غلبے کی نشانی ہے۔

## (1):<sub>A</sub> gdd

رحت الهی کے مظاہر میں ہے ایک مظہر، نظام ہستی میں عمل تطہیر کا سلسلہ ہے۔ دھونا دھلانا اور تطہیر کرنا عالم خلقت کی خصوصیت ہے۔ سمندر اور نباتات کا کاربن ڈائی آ کسائیڈ جذب کر کے ماحول کوآلودگی ہے بچاناعمل تطہیر کے مظاہر میں ہے ہے۔

جانداروں کے تقصی عمل اور ایندھن کے جلنے سے پیدا شدہ ماحولیاتی آلودگی، اگر درختوں اور سمندروں کی قدرتی ریفائنزی (۲) کے ذریعے پاک وصاف نہ کی جاتی تو پھھ ہی عرصے میں اس زمین پرسانس لینا ناممکن ہوجاتا، جس کے نتیج میں زمین کسی زندگی کے قابل ندرہتی۔ مردہ حیوانات کے لاشوں اور ان کے جسم سے خارج ہونے والے فاصل مادوں کی کیمیائی شکست وریخت (۳) قدرتی صفائی اور سھرائی اور تطبیر ہی کا ایک نمونہ ہے۔

جس طرح سے مادیات اور عالم خاکی میں جمیں قدرتی تعلیم و پاکیزگی کے مختلف نمونے دکھائی دیتے ہیں ای طرح سے عالم روحانیت و معنویت میں بھی پاکیزگی ،صفائی اورتطهیر کے مظاہر پائے جاتے ہیں۔مغفرت اور گنا ہوں کے برے اثرات کو پاک روساف پاک کروینا ، اس عمل کا حصہ ہے۔''مغفرت'' بعنی بازگری سے گناہ اور اس کے برے اثرات کو مکنه حد تک پاک وصاف کردینا۔

ا۔ پاک کرنا

#### Natural Refinery \_r

Chemical Decomposition \_r

۔ لیعنی سرتا پا، سراسرنجاست۔جیسے انسانی بول و براز۔اگر کسی جگہ انسانی بول و برازلگ جائے تو وہ جگہ بول و برازے دورہونے کے بعد پانی سے پاک کی جائکتی ہے،لیکن بول و براز جب تک بول و براز ہیں،اس وقت تک ان کا پاک کرناممکن نہیں۔اوریہی بات کتے اور سور پرجمی صادق آتی ہے۔ (مترجم)

(سورة بقرو-4) كے نام سے يادكيا كيا ہے۔

#### كالواكسوالآي:

عالم ہستی پراصالتِ (۱)صحت وسلامتی کی حکمرانی ،غضب پر رحمت کے غلبے کا ثبوت ہے۔امراض اور بھاریاں استثنائی اورا تفاقی ہیں۔ ہرزندہ موجود کی جسمانی ساخت میں ایک ایسی طاقت پوشیدہ ہے جواس کی صحت وتندر تی اور وجود کی حفاظت میں مصروف عمل ہے۔خون کے سفید خلیوں (W.B.C) کی محیر العقول دفاعی طاقت اس امر پر گواہ ہے۔ مزید برآن جانداروں کے بدن میں روقما ہونے والے نقصانات کی تلافی اور فٹکست وریخت کی مرمت ایک اور ثبوت ہے۔ بڈیوں کا ٹوٹ کرجڑ جانا، زخم کامندمل ہوجانا، اور بدن میں غذائی قلت کا دور ہونا بیٹمام امور بدن میں ودیعت مختلف طاقتوں کے ذریعے انجام یاتے ہیں۔

نیزاین فطرت کے لحاظ ہے بھی ہرنومولود تھیج وسالم فطرت کے ساتھ دنیا میں آتا ہے۔

كل مولود يولد على الفطرة حتى يكون ابواه يهودانه او ينصرانه. ( بحارالانوار، جلد اصفي ٨٨)

(ہرنومولو میچے وسالم فطرت پر بی پیدا ہوتا ہے لیکن اس کے والدین اے یہودی یا نصرانی بنادیے ہیں۔)

ہرموجود کی سرشت وفطرت میں ایک ایسی طاقت موجود ہے جوشیح راہ سے اس کے انحراف کی صورت میں اے اپنی سیجے اوراصلی راہ پرلانے کا کام انجام دیتی ہے۔اور فلاسفہ کی زبان میں یوں کہتے کہ' قسر''(۱) کے چنگل میں گرفتار ہرطبیعت اپنی اصلی طبیعی حالت میں آنے کی جانب جھکا ورکھتی ہے۔

لینی اس د نیامیں انحراف ہے بچا وَاور صحت وسلامتی کوفوقیت دیئے جانے کا سلسلہ بمیشہ ہے موجود ہے۔ مذکور وہالا امور

ا۔ اصالت: بیعن کسی چیز پرطاری اورعارض ہونے والے بیرونی عوائل کو ہٹا کر مدنظر رکھنا۔مثلاً پانی بالاصالة (بطوراصالت)خنگی اور شخنڈ کا حساس دلاتا ہے۔ یعنی جس طرح سے عالم طبیعت میں پانی موجود ہے،اس طرح سے اس میں جنگی اور شنڈک ہے لیکن اگراس پرگری باحرارت طاری اورعارض ہوجائے ،مثلاً ابلتا ہوا پانی تو پھر یہ جسم کوجلادےگا۔الغرض کا کنات میں صحت وسلامتی اصالت رکھتی ہے، بیاری وقص طاری کردہ ہے۔ (مترجم)

۲۔ قسر :اگر پھر کو عمارت کی حصت پر سے زمین کی جانب جھوڑ اجائے تو وہ خود بخو دزمین کی طرف ہی آئے گا، کیونکہ قانون طبیعت، تششش تقل کی بناپریمی ہے، کسی اضافی طاقت کو استعال کرنے کی ضرورت نہیں اور اس کی بیچر کت ، طبیعی ہے بیکن اگر زمین پر کھڑے ہوکرائی پھرکوچیت کی جائب پھینکا جائے تو جہاں تک پھر پرلگائی گئی تو ت دباؤڈ التی رہے گی پھر بلندی تک جا تارہے گا، يبال جميس پقر پراضافي قوت لگاني پائے گا اوراس كى يرتركت قمرى موگى۔ (مترجم)

غضب بررحت كے تسلط و غليے كا ثبوت ہيں \_ بخشش ومغفرت كاسلسلە بھى اى قانون ہى كاحصہ ہے۔

### :SUES

بخشش ومغفرت کاسلسلہ نظامِ عالم سے ماوراء کوئی استثنائی مقولتہیں، بلکہ نظام ہستی میں رحت کے غلبے کا متبجہ ہے۔ای عکتے سے بیہ بات بھی مجھ میں آتی ہے کہ مغفرت الی عام وہمہ گیر ہونے کے ساتھ ساتھ متمام مخلوقات کی استعداد وصلاحیت کے مطابق ہی ان کے شاملِ حال ہوتی ہے اور یہی قانون (۱) تمام فلاح پانے والوں کو حصولِ سعادت اور عذاب سے نجات دلانے میں موثر کردارادا کرتا ہے۔

ارشادِ پروردگارہے:

من يصرف عنه يومئذ فقد رَّحِمَهُ. (سورة انعام -١٦)

(خلاصہ ترجمہ) جو شخص بھی اس دن عذاب ہے نجات پائے گا، رحمت الیمی اس کے شامل حال ہوئی ہے۔ بعنی رحمت الیمی نہ ہوتو عذاب ہے نہیں بچا جاسکتا۔

رسول اکرم ما اُنگِیَّتِهِ نے اپنی عمر مبارک کے آخری ایا میں مسلمانوں کودیئے گئے خطبے میں اس کلتے کو ذہن نشیں کروایا کہ نجات وفلاح دوچیزوں کے سبب ممکن ہے ممل اور رحمت ۔

اس خطبے كا ايك مختصر ساا قتباس ب:

ایها الناس آنه لیس بین الله و بین احد نسب و لا امر یؤتیه به خیراً او یصوف عنه شراً إلا العدمل. الا لایدعین مدّع و لایتمنین مُنمن و الذی بعثنی بالحق لاینجی الا عمل مع رحمه و لو عصیت لهویت. اللهم هل بلغت؟ (شرح این الی الحدید، جلد اصفی می الا عمل مع (الے لوگواکی بھی شخص کے ساتھ خداکی کوئی قرابت داری نیس ادرابیا بھی کوئی تعلق نیس کہ جس کی وجہ نے فیر الله می الله علی الله علی الله خیال کے ، خبر دار! کوئی شخص بے بنیاد دعوی نه کرے اور نه ہی کوئی خیال آرد والے دل میں لائے وقتم ہاس ذات کی جس نے جمعے برحق مبعوث کیا، رحمت کے ہمراه مل صالح کے مواک کی جس نے جمعے برحق مبعوث کیا، رحمت کے ہمراه مل صالح کے مواک کی جس خود اگر معصیت کرتا تو اپنے مقام سے ساقط ہوجا تا ۔ پھر فرایل خدایا کیا میں نے تیرا پیغام پہنیا دیا؟)

رسولِ اکرمٌ دیگرانبیاءاورائمه(علیهم الصلوٰة والسلام) کی استغفار کارازاسی قانون مغفرت کی ہمه گیری اورعمومیت میں

ا۔ قانون رحمت ،مغفرت اور بخشش

مضمرہے۔درحقیقت بیرکہا جاسکتا ہے کہ بارگا والهی میں جوفض مقرب ترہے،اس قانون سے اتنا ہی زیادہ فیض اٹھا تا ہے اور بطور کلی (۱) جس کا قرب جتنا زیادہ ہوگا وہ بقیہ لوگوں کی بانسبت اسائے حتلی اور صفات کمال الهی سے اتنا ہی زیادہ منور و مستفیض ہوگا۔آنخضرت گفرماتے ہیں:

> انه لیغان علی قلبی و انبی لاستعفر الله کل یوم سبعین مرة. (تفیرالمیز ان جلد ۱۸) میرےول پرایک طرح کا غبارا جاتا ہے اور میں ہرروز سرّ مرتبہ خدا سے استغفار کرتا ہوں۔(۴)

ا۔ کیونکہ مغفرت،اہم مبارکہ'' الغفار'' کے تحت تسلط اور اس کی پرتو و بتخل ہے۔لہذا مغفرت سے فائد داخھانااہم مبارکہ الغفارے فیض اٹھانے کے متراوف ہے۔اور بیامرصرف مغفرت و شفاریت پر بنی مخصرتیں بلکہ بطور کلی تمام کے تمام اساءوصفات الهی س و بنی مخص فیض پاسکتا ہے جو بارگا والهی میں سب سے زیادہ تقرب کا حامل ہو۔ (مترجم)

۴۔ پیر صدیث منداحمد بن طنبل کی پانچویں جلد میں ہے۔ شیعی منابع میں عوالی اللئالی اور کشف الغمہ میں بھی ہے لیکن وہاں بغیر کسی سر کے ہے۔ منداحمد بن طنبل ہی وہ قدیم مآخذ ہے جس میں سیصدیث سب سے پہلے نقل ہوئی ہے۔ البتہ وہاں'' لَیُغَانُ'' کے بجائ ''لَیْرَ انُہُ'' ہے۔ اول الذکر کا مادہ' مظین'' جَبَد ٹانی الذکر کا مادہ'' رَین' ہے۔ اہلی تصوف وعرفان نے ان دونوں کے اصطلاحی فرق کو بیان کیا ہے۔ سروست ہمیں ان کے ہا ہمی اختلاف ہے گوئی سرو کا رئیس۔ اصطلاحی تفصیل کے خواہشمند شرح اصطلاحات صوفی عبد الرزاق کا شانی ہے رجوع کریں۔

ال حدیث کود کی کرشاید کی گذاہمن میں بی خیال آجائے کہ معاذاللہ جناب بھتی مرتبت (صلی اللہ علیہ واکہ وسلم ) کے قلب مبارک پر بھی کا فقیس آجایا کرتی تھیں، جس کے سبب آپ استغفار کیا کرتے تھے، یقینا ایسانیس ہے بھتر مصنف آئی غلط تصور کا جواب دے رہے ہیں، اوراس حدیث کو یہاں فقل کرنے کا مقصد، ذات گرای رسالٹما ہے سے صدور مصنف کے بعد استغفار کو تا بت کرنا نہیں، بلکہ دیگر تمام اسا کے المی کی ما تندا ہم 'افغار'' ہے بھی آخضرت کے میں، جیسا کہ بھی روایت او اس کے معنی بی ہیں ہو کھتر مصنف نے ہم بعض روایات کے مطابق آخضرت کو استغفار کرتا ہوایا تے ہیں، جیسا کہ بھی روایت او اس کے معنی بی ہیں ہو کھتر مصنف نے ہم بعض روایات کے ہیں، یعنی کیونکہ ذات بھی مرتبت تمام اسا کے المی میں فائی ہو چکی ہوار یوں کہئے کہ تمام اسا کے المی سے بعرجہ اتم فیض پارتی ہے اور ایوں کہئے کہ تمام اسا کے المی سے بعرجہ اتم فیض پارتی ہے اور ایمی میں فائی ہو چکی ہوار والی کہئے کہ تمام اسا کے المی سے بعرجہ اتم فیض پارتی ہوا ور جہاں تنگ رہی ہا تھا کہ بعر ہو تا ہوں ہو تھا ہوں وضیلت کو نظر میں رکھ آپ کے قلب میارک پر 'ارین' (زنگ معبول) کی تو یقید تا قر آن کر یم میں جناب رسالٹما آپ کی بیان کر دہ شان وضیلت کو نظر میں رکھ کراس حدیث کی قر آئی آبیت کی ماند تا ویل خروری ہے، اور وہ یہ ہو کہ استفار کر سے بالے این کر دہ شال آپ کی خدمت میں پیش کے جاتے ہیں' اِغتملوا فَسَیّر کی اللّٰهُ عَمَلَکُمُ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُولُمِنُونَ '' ۔ جس کے بعد آپ آبی طرح کی قبی آلودگی کا احساس کے جاتے ہیں' اِغتملوا فَسَیّر کی اللّٰهُ عَمَلَکُمُ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُولُمِنُونَ '' ۔ جس کے بعد آپ آبیک طرح کی قبی آلودگی کا حساس میں جو نے بیں ایکٹونٹونگور کی کا حساس میں جو کے بعد استغفار کرتے ہیں ۔ ========

#### مقرب وها معامليان العرب وها معامليان

مغفرت البى كاشفاعت بكيار ابطب؟

(اس سوال کا جواب میہ ہے کہ) مغفرت الهی بھی خداکی دیگر رحتوں کی مانندایک قاعدے وقانون کی حامل ہے۔ عالم ہستی پر حاکم نظام کے بارے میں ہم نے کتاب کے دوسرے جھے میں تفصیلی گفتگو کی اور بتایا کہ موجودات کا ایک دوسرے سے مختلف ہونا نظام ہستی کا لازمہ ہے، ہم نے بیجی کہا کہ موجودات کا ایک دوسرے سے تفاوت وضع کر دہ اور قرار دادی نہیں اور نہ بی اس نفاوت کو براہ راست خلق کیا گیا ہے۔ بلکہ بیر تفاوت واختلاف ان کی ذات کا لازمہ ہے۔ یعنی ان کی ماہیت اور مرحبہ وجودی اس اختلاف و تفاوت کا متقاضی ہے۔ اور اس اختلاف و تفاوت کا نہ ہونا خود ان کے معدوم ہوجانے کے مساوی ہے اور ان کے دجود کوفرض کر لینے کے بعد اس اختلاف و تفاوت کا نہ ہونا نا قابلِ تصور اور محال ہے۔

وہاں ہمارے بیان سے بیہ بات بخوبی واضح ہوجاتی ہے کہ سی بھی شم کی رحمت الهی کا نزول بناکسی نظام کے ناممکن ومحال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مغفرت الهی کو بھی کمکین (۱) اورا نبیاء واولیا کی نظیم الشان ارواح کے راہتے ہی گناہ گاروں پرسا بی آئی بہونا ہے۔ اور بیامر عالم ہستی پرایک نظام کی حکومت کا خاصہ ہے۔ بالکل ای طرح وقی جیسی رحمت الهی بھی حتی بناواسطے کے انجام نبیس پاتی۔ (۲) اور نہ ہی تمام بنی نوع انسان رسالت الہی کے عہدے پر فائز ہو سکتے ہیں۔ الغرض کسی بھی فتم کی رحمت بغیر واسطے کے انجام نہیں پاتی۔ اس سکتے کو مدنظر رکھتے ہوئے بینتیجہ لگاتا ہے کہ مغفرت جیسی رحمت الهی بھی انسان کو بغیر کسی واسطے کنہیں بل سکتی۔

اگر قرآن دسنت سے شفاعت پر بالفرض کوئی دلیل نہ بھی ہوتی ، تب بھی امکانِ اشرف اور دیگرمسلمہ عقلی دلائل نیز عالم ہتی پر حاکم نظام کے ذریعے مجبوراً ہمیں شفاعت کو ماننا پڑتا۔

<===== اسمثال پرتوجه میجی:

اگر ہمارے سامنے کی نہایت فاسق و فاجر سے سرز دکسی بھیا نک اور مکر وہ گناہ کو بیان کیا جائے تو ہم بے اختیار لاحول ولا۔۔۔ یا استغفر اللّٰہ پڑھتے ہیں۔ یقیناً وہ گناہ ہم سے سرز ذہیں ہوا الیکن اس گناہ کی کراہیت کا حساس کرنے کے بعد ہماری قلبی حالت لاحول و لاقو ۃ۔۔۔یا استغفر اللّٰہ کی تلاوت کا ایجاب کرتی ہے۔

حدیث کی ایک اور تا ویل بھی ہے لیکن اس کتاب کی سطح ہے ضارج ہونے کی بناء پر ہم اس کے ذکر سے گریز کردہے ہیں۔ (مترجم) ا۔ کمٹل کی جع۔ وہ انسان جوانسانی وجود کے آخری مرتبہ کمال تک پہنچ گئے ہیں۔ (مترجم)

۲۔ رحمتوں کے مختلف مصادیق ہیں،ان میں ہے ایک وحی ہے۔ یہ وحی اگرانسانوں تک پہنچنا چاہے قائمی نہ کسی واسطے اور وسیلے کے ذریعے ہی پہنچے گی۔ جیسے جرئیل طلبہ کا وسیلہ قرار پانا۔ (مترجم)

اگرانسان مغفرت خدا پرائیمان لے آئے تومنتی متفلی دلائل اسے بیہ کہنے پرمجبور کرتے ہیں کدمغفرت الهی کے بہاؤ کا سلسلہ ایک عقل یانفس کلی یعنی ولایت کلیۂ الہیہ کی حال عقل وروح کی جانب سے شروع ہونا چاہئے۔ناممکن ہے کہ فیض ربانی بغیر کسی قاعدےاور قانون کے مخلوقات تک پہنچ جائے۔

خوش قتمتی سے قرآن کریم نے اس مسئلے کی جانب واضح رہنمائی کی ہے اور مخصوصاً ندہب شیعہ میں عالیشان مضامین پر مشتل الیم مستندا حاویث موجود ہیں جو نہ صرف رسول اکرم مشابلی ہے اور انکہ اطہار (علیم السلام) کی ولایت کا یہ کو بیان کرتی ہیں بلکہ ایمان کے اونی درجے پر فائز مونین کی ولایت کے مراتب وطبقات کی بھی نشاندہ کی کرتی ہیں۔ ایسی روایات کو احادیث کے ساتھ منظم کرنے سے بلکہ بنی نوع انسان احادیث کے ساتھ منظم کرنے سے بیٹیجہ دکھتا ہے کہ مغفرت کا وسیلہ وواسطہ صرف ایک روح کی نہیں ہے بلکہ بنی نوع انسان کے جزئی وکلی نفوس اپنے مختلف مراتب کے مطابق شفاعت کا حق رکھتے ہیں۔ یقیناً یہ مسئلہ اسلام) اور ان کی ان اہم ترین تعلیمات میں سے جس کی تفصیلی وضاحت صرف ند جب شیعہ ہیں انکہ اطہار (علیم السلام) اور ان کے شاگردوں کے توسط سے انجام پائی ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ مذکورہ مسئلہ ند جب شیعہ ہیں انکہ اطہار (علیم السلام) اور ان کے شاگردوں کے توسط سے انجام پائی ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ مذکورہ مسئلہ ند جب بنا اگلیات میں سے شارکیا جا تا ہے۔

## 

اگر بیام رہار میلی خاضار ہے کہ شفاعت اور مغفرت ہیں کوئی فرق نہیں، گناہوں کی بخشش کواگر مالک خیر ومنیج رحت یعنی خداوند تعالیٰ کی جانب نبیت وی جائے اتواسے ''مغفرت'' کہتے ہیں اور اگرائی بخشش کور حمت کے بجاری اور وسائلا سے منسوب کئے جانے کی صورت ہیں اسے شفاعت کا نام و یا جاتا ہے، تو یقیناً بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ جن شرائط پر حصول منسوب کئے جانے کی صورت ہیں اسے شفاعت کا حصول بھی انہی شرائط کے تالیع ہے۔ حقلی لحاظ سے مغفرت بجز گناہ گاری صلاحیت و قابلیت مغفرت کا دارومدار ہے، شفاعت کا حصول بھی انہی شرائط کے تالیع ہے۔ حقلی لحاظ سے مغفرت کے نقدان کی بناپر رحمت سے محروم ہورنہ کے کہ کسی اور چیز کے تالیع نمیں کسی حتم کی محدود بیت اور تنگی نہیں۔ رحمت الهی کسی تاجر کے کھاتے (بینک اکا وُزٹ ) کی مانند معین (معاذ اللہ) رحمت الهی میں کسی حتم کی محدود ہے، لیکن رحمت کو وصول کرنے والوں کے ظرف مختلف ہیں، ہوسکتا ہے کوئی خض رحمت خدا کو وصول کرنے والوں کے ظرف مختلف ہیں، ہوسکتا ہے کوئی خض رحمت خدا کو وصول کرنے والوں کے ظرف مختلف ہیں، ہوسکتا ہے کوئی خص رحمت خدا کو وصول کرنے دالوں کے طرف مختلف ہیں، ہوسکتا ہے کوئی خص محد شفاعت کے مطابق بیام رحمت کی معارب ہوں رحمت الهی سے مستفیض ندہ ہو سکے۔ حرمت خدا کو وصول کرنے کی صلاحیت کو بیکر کھو چکا ہو، جس کے نتیج بیس ذرہ برابر بھی رحمت الهی سے مستفیض ندہ ہو سکے۔ قرآن و صدیث کے مطابق بیام رحمت کی خدا کی ذات میں کفروشرک مغفرت تک رسائی میں رکا وٹ ہے۔ ارشاد ہورہا ہے:

ان الله لايغفرُ أن يشرك به و يغفرُ ما دون ذلك لمن يشاءُ . (نساء-١١٦)

(خلاصہ ترجمہ) خداوند تعالی اپنی ذات میں شرک کئے جانے کی مغفرت نہ کرے گا اوراس کے علاوہ دیگر گنا ہوں کو، جس کے لئے جاہے ، بخش دے گا۔

ایمان کے ہاتھوں سے نکل جانے کے بعد، مغفرت الی سے انسان کا رابطہ بالکل منقطع ہوجاتا ہے جس کے بعداس المطفِ عظیم' سے بہرہ مند ہونا کسی طور ممکن نہیں رہتا۔ انسان کے ول پر گئی کفری مہر، اس کے دل کواس سربمہر کوز سے میں تبدیل کرویتی ہے جے اگر اقیانوس ہائے عالم میں بھی ڈبو و یا جائے تب بھی پانی کا ایک قطرہ اس میں واخل نہیں ہوسکتا۔ ایسا انسان اس نمک زار (تھورزوہ زمین) کی مانتہ ہے کہ جس میں باران رحمت بھولوں کے بجائے خاردار بودے اُگا ویتی ہے۔ باران کہ در لطافت طبعش خلاف نیست در باغ لاللہ رویلہ و در شورہ زار خس باران رحمت کی طبیعت لطافت پر مشمل ہے، اس میں کوئی شک نہیں ۔ لیکن باغ میں اگر بارش پڑے تو وہاں گل لالہ کا تا ہے اور نمک زار میں خس وخاشاک)

ا گرتھورز دہ زمین میں پھول نہ کلیں تو اس میں بارانِ رحت کا کوئی قصور نہیں ، بیز مین ہی کسی'' قابل''نہیں۔ حاملین عرش البی کی زبانی قرآن کریم رحمت پروردگار کی وسعت کو بول بیان کرتا ہے:

الذين يحملون العرش و من حوله يسبحون بحمد ربهم و يومنون به و يستغفرون للذين آمنوا ربنا وسعت كل شيء رحمة و علماً فاغفر للذين تابوا و اتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم. (سورة عَافر ـ 2)

(خلاصة ترجمه) "جوحاملين عرش الهي بين اورجواس كرد بين "سينج پروردگار بين مصروف بين اوراي پر
ايمان ركھتے بين اورمومنين كے لئے طلب مغفرت كرتے بين كدا بروردگارا تيرى
رصت اور تير علم نے ہر شئے كواپنى لپيٹ بين لے ركھا ہے، پس ان لوگول كو بخش دے
كر جنہوں نے تيرى بارگاہ بين تو بہ كى اور تير براستے پرگامزن ہوئے اور آئيس عذا ب

اس آیت کریمہ سے رحمت الهی کی لامحدودیت کوجھی سمجھا جاسکتا ہے اور مغفرت سے استفادے کی بنیادی شرط بیخی لباقت وصلاحیت کوجھی۔

اس سلسلے میں موجود قرآن کریم کی آیات سے پر نتیجہ نکانا ہے کہ شفاعت پانے کے لئے خدا پرایمان شرطِ ' لازم''(۱) تو

ا۔ شرط لازم: وہ شرط کہ جس کا ہونا ضروری ہے اور اس کے موجود نہ ہونے کی صورت میں مطلوبه امرحاصل نہیں ہوسکتا۔ (مترجم)

ہے کیکن شرط'' کافی'' (۱) نبیں ۔ کوئی بھی شخص شفاعت کی تمام شرائطا کوبطور حتی بیان نہیں کرسکتا۔ بیصرف خدا کے علم میں ہےاو رہیں۔

جس آیت میں شرک کے علاوہ دیگر گنا ہوں کی نوید''مغفرت'' دی جارہی ہے وہاں''لسمین بیشاء'' کی قید ہے۔ ای طرح شفاعت کی خبر وسینے والی آیت میں بھی''و لا بیشے فعون اِلا لیمنِ ارْتضیٰ، ''(سورۂ انبیاء۔ ۴۸) کی شرط موجود ہے۔ اور بیدونوں آیات ایک ہی تکتے کی جانب اشارہ کررہی ہیں۔ گویا قرآن کریم شفاعت کی تمام شرائط کا واضح بیان نہیں کرناچاہ رہا ہے۔ قرآن کا مطمع نظر بیہ ہے کہ قلوب کوخوف ورجاء کے درمیان معلق رکھے۔ لہذا عقیدۂ شفاعت کو تیج تی (۲) کا ہاعث قرار دیتے ہوئے ، اس پراعتراض کرنا قطعاً غلط ہے۔

## *`&U}^3*&W^®

حقیقی وواقعی شفاعت کا باطل شفاعت سے بنیا دی فرق ہیہ *کے حقی*قی شفاعت کا نقطۂ آغاز ذات باری تعالیٰ اوراختیّا م گناه گار پر ہوتا ہے۔جبکہ باطل شفاعت میں قضیہاس کے برعکس ہے۔

محیح شفاعت میں مشفوع عندہ (۳) ہی نے شفیع کو عہدہ شفاعت پر فائز کیا ہے، جبکہ باطل شفاعت میں مشفوع کو بین گناہ گارا پے شفیع کا انتخاب کرتا ہے، نارواشفاعتوں میں، کہ جس کی دنیا میں التعداد مثالیں ہیں، شفیع مجرم کی جانب ہے وسیلہ بنتا ہے، کیونکہ یہ بحرم ہی ہے، حس نے اپنے شفیع کوشفاعت پر مجبور کیا ہے، اور مجرم ہی نے اس دسیلے کوابطور وسیلہ انتخاب کیا ہے، لیکن المیں صحیح اور حقیقی شفاعتوں میں کہ جنہیں انہیاء، اولیاء اور مقربین بارگاہ الی سے منسوب کیا جاسکتا ہے، شفیع کا شفیع بنتا خداوند تعالیٰ کی جانب سے ہے۔ پیغداہ ہم نے اس وسیلے کو وسیلہ قرار دیا ہے۔ بالفاظ دیگر، فلط شفاعت میں، شفیع بمشفوع مندہ کے زیرِ اثر اللہ کی جانب ہے۔ شفیع بمشفوع عندہ کے زیرِ اثر اللہ کرتا ہے۔ غلط شفاعت میں، گناہ گارسلسلہ رحمت کی ابتداء کرتا ہے۔ جاور شفیع مشفوع عندہ اس سلسلہ رحمت کی ابتداء کرتا ہے۔ جادر شفیع مشفوع عندہ اس سلسلہ کوشروع کرتا ہے۔

صدرالمتأکہین نے سورۂ حدید کی تفسیر میں ایک دلنشیں اورعلمی بیان کے ذریعے بچے اور باطل شفاعت کے فرق کو واضح کیا ا۔ شرطے کافی: ووشرط کہ فقط اس کا وجود مطلوبہ امر کے حصول کے لئے کافی ہے اور بقیہ شرائکا کے ہونے بیانہ ہونے سے کوئی اثر نہیں پڑتا۔ (مترجم)

- ۲- تجری:عبدکامعبود کےسامنے جری اور دیده ولیر جوجانا۔ (مترجم)
- ۲- جس کی بارگاه یش شفاعت کی جارتی ہے، ہماری بحث میں ضداوند تعالی۔ (مترجم)

ہے۔ اوراس امرکی نشاندہ ہی کی ہے کہ یہ کیونکر حمکن ہے کہ اس دنیا کے نظام میں تو باطل شفاعت کا وجود ہے لیکن عالم آخرت
میں نہیں ،مزید برآل ، وہاں ایسی شفاعت کا وجود تا حمکن ومحال بھی ہے۔ انہوں نے دائر و بحث کو وسیج کرتے ہوئے علی ذاتی ،
علل اتفاقی ، غایات ذاتی اور غایات بوضی جیسے موضوعات کو پیش کیا ہے اور پھر اپنے اصلی موضوع میں داخل ہوکر یہ بیان کیا ہے
کہ اس امر کا کیا سب ہے کہ اس عالم (صرف سیار و زمین پر تشکیل یا فتہ انسانی محاشرے سے مخصوص نہیں ) میں بھی اتفاقی علل
کہ جیز کی سر نوشت کو معین کرتی ہیں اور بھی کوئی شے اپنی غایت ذاتی تک رسائی ہے محروم ہوکر صرف غایت بالعرض تک ہی
بہتی پاتی ہے لیکن عالم آخرت میں علل اتفاقی اور غایات عرضی کا کوئی نام و نشان نہیں ۔ ندکورہ بحث کی سطح بلند ہونے کی بنا پر ہم
اس کے تفصیلی ذکر ہے گریز کر رہے ہیں اور اہلی علم حضرات ہے گذارش ہے کہ وہ موضوع ہذا کے سلسط میں صدر المتا کہین کی
تفسیر کے متعلقہ مقامات سے رجوع کریں۔

قرآن کریم کی جن آیات کے مطابق بغیرِ اذنِ الٰہی ، شفاعت ناممکن ہے، ان میں اس مکتے (۱) کی نشاند بی کی گئے ہے۔ ای سلسلے میں قرآن کریم نے ایک ججیب اور قابلِ توجہ عبارت کو استعمال کیا ہے: آیت کریمہ ہے: قُلْ لِلْهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا. (سور وَ زمر ۴۳۰)

(خلاصة رجمه) كهدو متمام كى تمام شفاعت خداى كے لئے ہے۔

یہ آیت کر پر جہاں انتہائی صراحت ہے شفاعت اور وساطت کی تائید کر رہی ہے وہیں اس امر کا بھی صراحثا اعلان کر رہی ہے کہ تمام شفاعتیں خدا کی جانب ہے ہیں اور وہی ان تمام شفاعتوں کا مالک ہے۔ کیونکہ شفیع کوشفیع قر اروینا خدائی کا کام ہے۔اب ممکن ہے کہ بیہ آیت بروز قیامت واقع ہونے والی شفاعت کی نشاندہ ہی کر رہی ہولیعنی اصطلاحاً ''قوس صعودی'' (۲) ہے متعلق ہواور رہیجی ممکن ہے کہ مذکورہ آیت رحمت ہے متعلق مطلق واسطوں اور وساطنوں کی جانب اشارہ کر رہی ہو

ا۔ لیعن شفاعت کا اختیار صرف خدا کو ہے اور وہ ی مالک شفاعت ہے۔ (مترجم ) تنابع اللہ میں اللہ کی میں الک شفاعت ہے۔ (مترجم )

الله قوس یعنی کمان ، صعود میمین کی بلند مقام کی جانب بر صنا۔ ای لئے عربی میں لفٹ کو مصعد کہتے ہیں ، یعنی کی نچلے مقام ہے او نچے مقام ہے او نچے مقام ہی جانب پر صنا۔ اس لئے ہے کیونکہ یہ گناہ گارے خدا کی حقام ہر ہے جانب پر واز کرے گی۔ گناہ گار ہے نے والی شفاعت ، قو س صعود کی اس لئے ہے کیونکہ یہ گناہ گار ہے جانب پر واز کرے گی۔ گناہ گار ہے گاور شفیع کو تلاش کرے گا اور شفیع کی ہراس کی شفاعت کرے گا۔ لہذا شفاعت کا بیستر گناہ گار ہے شروع ہوگا اور شفیع ہے ہوتا ہوا مشفوع عندہ تک جائے ہے گا۔ اگر چہ بیددر حقیقت ضدا ہی ہے جس نے شفیع کو شفاعت کا حق دیا ہے ۔ یا در ہے کہ عالم ہستی میں وجو در مطلق اور کمال مطلق صرف ایک خدا ہی کی ذات ہے۔ تمام کی تمام شفاعتیں ، واسط اور حیات کی جانب ہے خاتی کئے ہیں ، لہذا تو س نزولی اور تو س صعودی کی اصطلاح صرف شفاعت کے دو مملی پہلوؤں لیعنی شفاعت کے دو مملی پہلوؤں لیعنی شفاعت کے دو مول کرنے والے کے نقطہ نظر ہے بیان کی گئی ہیں۔ (متر جم)

جے'' قویں نزولی'' (۱) بھی کہا جاتا ہے۔ بالفاظ دیگرممکن ہے کہ آیت عالم ستی کے سبی ومسیمی نظام کی نشاندہی کررہی ہو۔ اب آیت کریمہ کا اشارہ نذکورہ معانی میں ہے جس طرف بھی ہو، اُخروی شفاعت سے مر بوط ہونے کی بناپراس آیت کے معنی یہ بیس کہ گناہ گارمرضی ومنشاً الہی کے بغیر ، کسی کواپنا شفیع قرار نہیں دے سکتا اور شفیع بھی بغیراؤن الہی کے سانس نہیں لے سکتا۔ اور شفیع بھی بغیراؤن الہی کے سانس نہیں لے سکتا۔

ندکورہ بالا تکتے کی عظی دلیل فلسفہ الہی میں ثابت شدہ ہے کہ 'و اجب الموجود ہالمیذات و اجب من جمیع المسجهات و المحیثیات ''یعنی جس طرح ہے واجب الوجودا پی ذات میں کسی دوسری شئے کا معلول نہیں اس طرح اپنی صفات و افعال میں بھی اس کا کسی اورعلت کے تحت اثر آجانا محال و ناممکن ہے۔ باری تعالی موثر (اثر انداز) ہے اور کسی شئے ہے انفعال (اثر یذیر ہونا، متاثر ہونا) کو قبول نہیں کرتا۔

#### (r):-1-daly-d

٣- طلب شفاعت \_

ہمارے مذکورہ بالا بیان سے تو حید عبادی کے سلسلے کا ایک اہم نکتہ مجھ میں آتا ہے اور وہ بیہ ہے اولیائے الہی ہے توسل اور استشفاع (۳) کے سلسلے میں بید بات ہمیشہ یا در ہے کہ صرف ای خفص کا وسیلہ یا شفیج بنایا جاسکتا ہے کہ جھے خدائے بیا اعتیار سونیا ہو قر آن کریم کا فرمان ہے:

> یا ایها الذین امنوا اتّقوا اللّه و ابُتغوا الیه الوسیلة. (سورهٔ ما کده ۳۵۰) (خلاصة رجمه) اسایمان والوالله شد درت رجواوراس کی جانب وسیله تلاش کرو

ا۔ قوس نزول یون نازل ہونا، بلندی سے پنچآنا۔ پیشفاعت ان تمام واسطوں اور وسیلوں کوشال ہوتی ہے جو عالم ماد و یا انسان تک فیض الیں کے پنچنے کا ذریعے قرار پاتے ہیں۔ اب کیونکہ پروردگار عالم کے وجود سے بردھ کرکوئی وجود نیس۔ وود جو دمطلق اور کمال مطلق ہے گو یابلند ترین اور اعلیٰ ترین وجود ہے۔ ابندا اب ذات باری تعالیٰ کی جانب سے مختلف واسطوں اور وسیلوں سے گذر کر جوفیض انسانوں تک پہنچ گا وہ بلندی ہے پہنتی کی جانب سفر کر رہا ہے۔ اسی لئے اس شفاعت کوقو میں نزولی کہا گیا ہے۔ اسی طرح نظام سبب و مسبب کو بھی اسی قوس نزولی میں شامل کرنے کی وجہ یہ کہ خدا و دید تعالیٰ نے ہر چیز کو کسی متعلقہ چیز کے لئے سبب طرح نظام سبب و مسبب کو بھی اسی قوس نزولی میں شامل کرنے کی وجہ یہ کہ خدا و دید تعالیٰ نے ہر چیز کو کسی متعلقہ چیز کے لئے سبب قرار دیا ہے۔ گردار'' کوادا قرار دیا ہے۔ لہذا ایم بھی قوس نزولی ہی سے مربوط ہے۔ (مترجم)

ار قرال کی جی بوسل یعنی کسی شنے کو وسیلہ قرار دیتا۔

ائ امر پرتوجہ کے ساتھ کہ بیرخدائی کی ذات ہے جس نے کہ خلق کیا اور اسے سبب قرار دیا، نیز خدائی نے ہمیں اسباب و وسائل کو استعال کرنے کا تھم دیا ہے، بیر بات واضح ہوجاتی ہے کہ وسیلوں سے مدد لینا یا اسباب کو کام میں لانا نہ صرف ہی کہ شرک نہیں بلکہ عین تو حید ہے۔ اور اس سلسلے میں مادی، روحی، ظاہری، معنوی، دنیاوی، اور اخروی اسباب کوسائنسی تجربات اور آزمائش کے ذریعے سمجھا جا سکتا کہ کوئسی چیز، کس چیز کا سبب اور اس کی علت ہے؟ لیکن معنوی وروحانی اسباب کودین ووحی یعنی کتاب وسنت کے ذریعے بھی کشف کیا جا سکتا ہے۔

مزید برآں توسل یا استشفاع کے دوران انسان کی توجہ خدا اور خدا ہے شفیع کی جانب ہوئی چاہئے۔ کیونکہ اس قبل مہم نے بیان کیا کہ صحیح شفاعت میں مشفوع عندہ نے شفیع کوشفاعت کا عہدہ عطا کیا ہے اور خدا کی مرضی ومنشأ کے مطابق ہی شفیع ، شفاعت کرتا ہے۔ جبکہ اس کے برخلاف باطل شفاعت میں مشفوع عندہ پراثر انداز ہونے کی بنا پر توجہ کا اصلی مرکز شفیع ہوا کرتا ہے۔ اورای وجہ سے مجرم کی تمام تر توجہ شفیع پر ہوتی ہے تا کہ وہ مشفوع عندہ پراپی طاقت اوراثر رسوخ کے ذریعے دباؤ ڈال کرتا ہے۔ اورای وجہ سے مجرم کی تمام تر توجہ شفیع پر ہوتی ہوا وریہ توجہ خدا وند تعالیٰ کے حکم کی بناء پر بھی نہ ہوتو ایسا ڈال کراس کی رضامندی حاصل کرے۔ لہذا اگر توجہ کا اصلی مرکز شفیع ہوا وریہ توجہ خدا وند تعالیٰ کے حکم کی بناء پر بھی نہ ہوتو ایسا توسل اور استشفاع شرک عبادی کا مصداتی قراریا ہے گا۔ (1)

فعلِ باری تعالیٰ ایک نظام کا حامل ہے۔اگر کو کی شخص نظام آفرینش کو درخو راعتنا غییں سجھتا تو وہ گمراہ ہے، یہی وجہ ہے کہ خداوند تعالیٰ نے گناہ گاروں کو عکم دیا ہے کہ در رسولِ اکرم ملٹی آئی تھ پر حاضر ہوکر خود بھی اپنے لئے طلب مغفرت کریں اور آنخضرت کے بھی طلب مغفرت کی درخواست کریں۔

ارشاد ہور ہاہے:

ولو انهم اذ ظلموا انفسهم جاؤوک فاستغفروا اللَّهَ و استغفر لهم الرسولُ لوجدوا اللَّهَ تواباً رحيماً. (سورة نساء 19) (ظلاصة جمه) "اوراگرياوگ جنبول نے اپ آپ رظلم كيا بتمهارے پاس آتے اورخدا سے طلب مغفرت كرتے اوررسول بھى ان كے لئے طلب مغفرت كرتے تو يقيناً وولوگ خدا كوتواب ورجيم پاتے" يقيناً صرف عملِ صالح اورتفوى پر بھروس فہيں كيا جاسكتا جيسا كدرسول اكرم طرفي تي تلم نے بھى اپنى حيات طيب كة خرى ايام ميں فرمايا: "ايك توعمل صالح اوردومر ك رحمت الى كے سواكوئى اورنجات دہندہ نہيں۔"

۔ اور یکی وہ نکتہ ہے جس کی بناء پرمعصوبین آگ ہارگاہ میں اپنی حاجت کو براہ راست پیش کرنا یا براہِ راست اپنی حاجت روائی کی درخواست کرنا ، کی طورشرک نہیں ۔ کیونکہ ہم معصوبین آٹا کو منصوص من اللہ مانے ہیں اوران کی رضاوغضب کے ذریعے ، رضاو غضب الٰہی کوکشف کرتے ہیں ۔ کیونکہ یہی معصوبین آٹا و نیامیس رضاوغضب الٰہی کا مجریٰ ہیں ۔ (مترجم)

#### الإرافات كمايات:

- شفاعتِ مغفرت(۱) کی وضاحت کے بعد شفاعت پر ہونے دالے اعتراضات کے جوابات مندرجہ ذیل ہے۔ ا۔ شفاعت نہ تو تو هیدعبادی کے منانی ہے اور نہ ہی تو حیدِ ذاتی کے۔ کیونکہ شفیع کی رصت بجز رحمت باری تعالی کے کچھ نہیں۔ نیز شفاعت ورحمت کا نقطۂ آغاز بھی خداوند تعالی ہی کی ذات ہے (پہلے اور دوسرے اعتراض کا جواب)
- ۲- جس طرح سے مغفرت خدا پراعتقا در گھنا جری اور دیدہ دلیر ہونے کا باعث نہیں بنتا۔ انسان کے دل میں صرف امید کی کرن پیدا کرتا ہے، اسی طرح عقید ہُ شفاعت بھی گناہ کی حوصلہ افز الی نہیں کرتا۔ اس نکتے کے پیش نظر کہ مغفرت و شفاعت تک رسائی کی شرط مشیت ورضائے الی ہے، یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ عقید ہُ شفاعت تگوب کو صرف شفاعت تگوب کو صرف تامید کی اور مایوی سے نجات دلانے کی حد تک کار آمد (۲) ہے اور انسان کو مسلسل خوف ورجا ہے کے درمیان معلق رکھتا ہے۔ (تیمرے اعتراض کا جواب)
- ۳۔ شفاعت دوطرح کی ہے، باطل اور سیجے بعض آیات میں شفاعت کومستر داور بعض دیگر آیات میں اس کی تائید، شفاعت کے انہی دوتصوروں کی بناء پر ہے۔اس سلسلے میں قر آن کریم کا مقصد سیہ کے باطل شفاعت کو یکسرمستر دکرتے ہوئے، سیجے شفاعت کی جانب لوگوں کی توجہ مبذول کرائی جائے۔ (چوشے اعتراض کا جواب)
- ۳۔ شفاعت عمل صالح کی انجام دہی کے ساتھ کوئی تضاد وتصادم نہیں رکھتی ، کیونکہ عمل علت قابلی (۳)اور رحمت الهی علب فاعلی (۴) کی مانند ہے۔ (یانچویں اعتراض کا جواب)
  - ۵۔ سیجے شفاعت کےمطابق ،خداریکسی کےاثر انداز ہونے کا کوئی تصورموجو زنبیں \_ کیونکہ میجے شفاعت کاسلسله اعلیٰ ہے
    - ا۔ لیعن وہ شفاعت جو گنا ہوں کی مغفرت کے لئے عمل میں لائی جاتی ہے۔ (مترجم)
  - ا۔ خوف اس بات کا ، کہ ہم تمام نیک کا موں کو انجام دینے کے ساتھ ساتھ ، کہیں کوئی ایبابرا کا م انجام دے دیں جو ولایت ہے۔
     ہمارے رابطے کو منقطع کروے جس کے منتج میں بروز قیامت ہمیں شفاعت نصیب نہو۔
  - امیدورجاءاس بات کی کداہیے عمل کوحقیر جان کرعملِ صالح کی تگ ودوکونہ چھوڑیں اورمسلسل نیک اعمال کرتے رہیں کدشا یدکوئی عمل ہمیں صاحب ولایت سے منسلک کردےاور ہم شفاعت کے ستحق قرار پائیں۔(مترجم)
  - ۳۔ تھی شے میںا لیں صلاحیت کا ہونا کہ جس کی وجہ ہے وہ شئے کسی تمل کو قبول کرے ۔مثلاً لکڑی کا اس حد تک زم ہونا کہ اسے چیر چاڑ کر کری میں تبدیل کیا جا سکے ۔لکڑی کی بیزی اور کٹنے کی صلاحیت علت قابلی ہے۔ (مترجم)
  - سم مسمی کام یا تمل کوانجام دینے والی طاقت \_ رحمت الهی گناه گار کے قمل کود کچیز کراس میں صلاحیت کوجانچے گی اوراس صلاحیت کی بنیاد پراسے شفاعت نصیب ہوگی ۔ شفاعت کا فاعل اور انجام دہندہ ضداوند تعالیٰ ہی ہے یا مذکورہ بالامثال میں بڑھئی۔ (مترجم)

ادنیٰ کی جانب ہے۔(چھےٰاعتراض کاجواب)

اورناانصافی کا کوئی پہاؤییں۔رحمت الی الامحدود عفرت میں،اشٹناء(EXCEPTION)اورناانصافی کا کوئی پہاؤییں۔رحمت الی الامحدود ہے جو چھن بھی اس رحمت ہے محروم ہے،اس کی وجہ بیہ کہاس نے رحمت تک رسائی کی صلاحیت کو کھودیا ہے۔ یعنی رحمت ہے وہیت کی وجہ، وصول کنندہ میں قابلیت کا فقدان ہے۔(ساتویں اعتراض کا جواب)

نوال باب

والمعالين المعالم المع



''غیر مسلموں کے نیک اعمال'' کا مسلمان مسائل میں سے ہے کہ جنہیں عدل الہی کے خسن میں ذیر بحث لا ناچاہے۔

پیسوال آج کل عوام کے عالم و جائل ، ان پڑھاور تعلیم یافتہ آسجی طبقوں کے درمیان گردش میں ہے کہ غیر مسلموں کے

نیک اعمال ہارگاہ الہی میں قبول میں یانہیں؟ اگر قبول میں تو پھر مسلمان ہونے یانہ ہونے میں کیافرق ہے؟ بنیادی چیز و نیامیں

نیک اعمال کو انجام دینا ہے۔خواہ انسان مسلمان ہویا نہ ہو۔ یا سرے کی دین کا پیروہی نہ ہو، اے کیا نقصان پہنچا؟ اور اگر

ان کے نیک اعمال قبول نہیں، بلکہ یکسر فضول اور بے فائدہ میں نیز بارگاہ الہی میں سے کی اجروثواب کے حقدار نہیں تو پھر یہ بات

سرطرح سے عدل الہی کے مطابق ہے؟

ہوبہو یمی سوال دائر ۂ اسلام ہی میں تشویع کے نقطہ نظر سے یوں کیا جاسکتا ہے کہ کیا غیر شیعہ مسلمانوں کے اعمال ہارگاہ المی میں قبول میں یاان کی کوئی حقیقت نہیں؟اگر قبول میں تو پھر شیعہ یا غیر شیعہ ہونے میں کیا فرق ہے؟اہم بات انسان کا مسلمان ہوتا ہے۔ بالفرض انسان شیعہ نہ ہواور ولایت اہل ہیت کو نہ مانتا ہوت بھی اس نے کوئی نقصان نہیں اٹھایا اوراگر اس کے اعمال قبول نہیں تو پھر یہ بات کس طرح سے عدل الہی کے مطابق ہے؟

ماضی میں میں سیسکا صرف فلسفیوں اور فلسفی کتب میں زیر بحث تھالیکن آج کل کے دور میں میسوال معاشرے کے ہر طبقے پایاجا تا ہے۔ایسےلوگ بہت کم ہول گے جن کے ذہن نے ان کے سامنے اس سوال کو پیش ندکیا ہو۔

فلاسفۂ البی مذکورہ مسئلے کواس تناظر میں زیر بحث لاتے تھے کہ تمام انسانوں کے دین سے خارج بشقی اور سختی عذاب نے کالاز مدیدہے کہ نظام بستی میں شراور قسر (1) کاغلبہ ہے۔ حالانکہ بیام قطعی اور سلمہ اصول میں سے ہے کہ اصالت

۔ تُمر :اگرکوئی شے اپنے طبیعی رائے کو طے کرنے تو پیر کہ طبیعی ہا درا گرا پی طبیع کے برخلاف عمل کرنے تو پیر کہ تقری ہے جو تُمر کی بناء پر وجود میں آئی ہے۔ بطور مثال اگر ہم کسی پھرکو، ایک بلند عمارت کی جیت سے زمین کی جانب چھوڑیں تو وہ سیدھاڑ مین کی جانب آئے گا اور اس کی بیر کرکت طبیعی ہے۔ جیت سے زمین حرکت میں ہمیں کسی طاقت کے استعمال کی ضرورت نہیں ، کشش تفلّ ( GRAVITATIONAL FORCE ) خود بخو داس پھرکوز مین کی جانب کھنچے گی۔ ===>

اورغلب خيروسعادت كابسوع عاقبت اورشروركانيس-

انسان عالم خلقت کاگل سرسید ہے،تمام اشیاءای کے لئے خلق ہوئی ہیں (۱)اب اگرانسان کوجہنم کے لئے خلق کیا گیا ہے تو اس کے معنی بیہ ہوئے کہا کثر انسانوں کی بازگشت جہنم ہے۔ بنابرایں اس امر کااعتراف کرنا پڑے گا کہ رحمتِ الہی کے مقابلے میں غضب الہی کا پلڑا بھاری ہے۔اورای لئے اکثر لوگ دین حق سے دور ہیں۔اس پرمستزاد جولوگ دین حق کو مانے ہیں وہ مملی انحراف و گراہی کا شکار ہیں۔ بیتھافلسفیوں کی نظر میں بحث کا کلی خاکہ۔

کوئی نصف صدی ہے اس طرف مسلمانوں کے غیر مسلموں ہے آسان مواصلاتی رابطے اور بطور کلی مواصلاتی آلات کی کثر ت اور اقوام کے باہمی روابط کے بڑھ جانے کی بناء پرعوام الناس خصوصاً نام نہا دروثن خیال افراد کے درمیان بیسوال زیر بحث ہے کہ کیا نیک اعمال کی قبولیت کا انحصار اسلام وایمان پر ہے؟

یہ حضرات جب بعض ایسے غیر مسلم موجدوں اور سائنسی دریافت کرنے والوں کی زندگی کا مطالعہ کرتے ہیں جنہوں نے ماضی قریب میں انسانیت کے لئے عظیم خدمات انجام دی ہیں، توانہیں جزاوثواب کا مستحق پاتے ہیں، اوھر دوسری طرف عرصہ دراز ہے ان کے ذہنوں میں بیسوج موجود ہے کہ غیر مسلموں کے نیک اعمال اکارت اور رائیگاں ہیں۔ لہذا اس صور تحال کا مشاہدہ کرنے کے بعد بید حضرات ایک شدید تشویش اور پریشانی کا شکار ہوجاتے ہیں۔ بنا برایس عرصہ دراز ہے فلاسفہ کے درمیان زیر بحث رہنے والے مسئلے کا ذکر اب عوام الناس کی محفلوں میں بھی ہونے لگا۔ اور پھر عدل الی پرایک اعتراض میں تبدیل ہوگیا۔

خدانے انسان کی فطرت میں خدا پرتی اور دین کو ور ایعت کیا ہے۔ ٹیعنی انسان کی طبیعی حرکت دین وخدا پرتی کے سائے میں ہے۔ ''فطر قہ اللہ النبی فطر الناس علیها''۔لہذا اگر کوئی انسان جہنم وعذا ہے گاستی ہے تواس کا مطلب ہے کہ اس نے اپنی فطرت اورطبیعی حرکت کے برخلاف زندگی گذاری ہے۔ یعنی اس کی زندگی قشر (جبر) کے تحت گذری ہے،طبیعی حرکت کے تحت نہیں۔جبکہ مسلمہ اصول ہے کہ اس عالم میں غلبہ اور تسلط خیر وسعاوت کا ہے، فطری تو حید وخدا پرتی کے تحت نفس انسانی کی طبیعی حرکت کا ہے، قشر کانہیں۔ (مترجم)

ا۔ البتاس مجے مفہوم میں کہ جس کا حکماء نے ادراک کیا ہے اس مفہوم میں نہیں کہ جیسے معمولاً کوتاہ فکرافراد سوچتے ہیں۔ (مصنف )

بارے میں اسلام کے زاویہ نگاہ سے مرتبط ہے۔ اور پھر یہاں سے بیہ سنلہ عدل البی سے مرتبط ہوجاتا ہے۔ یعنی انسان سے
سرز دا عمال کے بارے میں اس طرح کا نظر بیا ورا لیے انسان کے ساتھ خدا و ند تعالیٰ کا بیسا کے عدل البی کے خلاف ہے۔
نوجوانوں اور مختلف جامعات کے طلباء سے گفتگو کے دوران جھ سے اس سوال کا بہت سامنا ہوا ہے۔ ان نوجوانوں کا
سوال بیہوتا ہے کہ استے بڑے بڑے موجدا ور سائنسی دریا فتوں کے ما لک انسانیت کے لئے اتی عظیم خدمات انجام دینے کے
باوجود بھی جہنم میں جا کیں گے؟ کیا لوئیس یا بچر (۱)، ایڈیسن (۲) جیسے لوگ جہنمی جی لیکن مسجد کے گوشے میں بیٹھ کر عمر ضائع
کرنے والے بیکا را ورفارغ البال نام نہا دعا بدوز اہد لوگ جنتی ہیں؟ کیا جنت خدانے صرف ہم شیعوں کے لیے خلق کی ہے؟
گرفے والے بیکا را ورفارغ البال نام نہا دعا بدوز اہد لوگ جنتی ہیں؟ کیا جنت خدانے صرف ہم شیعوں کے لیے خلق کی ہے؟
مجھے یا د ہے کہ میرے ایک متدین ہم شہری نے اپنی شہران آ مدے موقع پر میرے ساتھ ملا قات کے دوران یہی سوال کیا
گفا۔

اس صحیح نے مشہد میں جذامیوں کے مہیتال کا دورہ کیا تھااور وہاں عیسائی نرسوں کی انتقک اور بے لوث خدمت ( کم از کم وہ یجی سمجھتا تھا) کو دیکھے کرشد بیدمتاثر ہوا تھا۔ وہیں سے بیسوال اس کے ذہن میں آیا جس کے نتیجے میں وہ ندکورہ شک و تر دید سے دوچار ہوگیا تھا۔

یہ بات قار ئین کرام کے علم میں ہے کہ جذامیوں کی وکھی بھال نہا یت بھن اور گھناؤنا کام ہے۔ یہ بپتال جب مشہد میں قائم ہوا تو بہت کم ڈاکٹر وہاں کام کرنے کی ہمت کر سکے۔ ان کی وکھے بھال (Nursing) کے لئے تو کوئی بھی تیار نہ ہوا۔ افغاروں میں اس مقصد کے لئے اشتبارات کا مثبت جواب افغاروں میں اس مقصد کے لئے اشتبارات کا مثبت جواب نہ دیا۔ فرانس کی چند' تارک و نیا' عیسائی لڑکیوں نے اس کام کی جامی بحری اور مشہد آ کران بیاروں کی وکھے بھال شروع کردی۔ مدیا۔ فرانس کی چند' تارک و نیا' عیسائی لڑکیوں نے اس کام کی جامی بحری اور حتی اپنے والدین کے محکوائے ہوئے جذامیوں کی میرے اس بھر کے اور حتی اور

اس کا کہنا تھا کہ عیسائی نرسیں لمجاور ڈھیلے ڈھالے چونے نمالہاس میں یوں ملبوس تھیں کہ سوائے ان کے چہرےاور ہاتھوں کے پچھود کھائی نہیں ویتا تھا۔ ہرایک کے ہاتھ میں ایک لمبی ی تشیج (شاید ہزاد دانوں کی) ہے۔انہیں جب بھی کام فراغت ملے یہ تسیج پڑھناشروع کردیتی ہیں۔

اس شخص نے بڑی تشویش کے عالم میں بیسوال کیا کہ کیا بیشچ ہے کہ مسلمانوں کے علاوہ کوئی بھی جنت میں داخل نہ وسکے گا؟

ا۔ LOUIS PASTEUR (1822-1895) معروف فرانسین سائنسدان جس نے سنگ کزیدگی کا ٹیکد دریافت کیا تھا۔ ۴۔ THOMAS EDISON) مشہور ومعروف امریکی موجد۔

البیة سروست ہمیں اس سے کوئی مطلب نہیں کہ عیسائی لڑ کیاں کس غرض سے ایران آئی ہیں؟ کیا واقعی قربیةً الی اللہ اور جذبہ انسان دوسی انہیں یہاں تھینچ لایا ہے یا ماجرا کچھاور ہے؟ اس سلسلے میں ہم برگمان نہیں ہونا چاہتے ،البتہ بہت زیادہ خوش فہمی کا شکار بھی نہیں ۔

مقصدیہ ہے کہ اس طرح کے واقعات ومناظر ہمارے لوگوں کو ایک نہایت اہم اور سنجیدہ سوال کے سامنے کھڑا کردیتے ہیں۔ ابھی چند برس پہلے مجھے ایک انجمن نے تقریر کی وعوت دی۔ اپنے معمول کے مطابق انہوں نے شرکاء کے سامنے یہ اعلان کردیا کہ اپنے سوالات کو تحریراً دے دیجے تاکہ مناسب موقع پر جواب دے دیا جائے۔ سوالات کو کا ٹی میں لکھ کر، کا ٹی مجھے دے دی گئی تاکہ میں انہی سوالات میں سے اپنا موضوع تقریر چن لوں۔ سب سے زیادہ پو چھا جانے والا سوال یہی تھا کہ کیا خدا ہر غیر مسلم کو جہنم میں بھیج دے گا؟ کیا یا سے براٹی ہیں اور گئے (۱) عذا ہ میں جتلا ہوں گے؟

اس وقت مجھ پریہ حقیقت کھلی کہ اس مسئلے نے ہمارے افکارکوئس حد تک جکڑر کھا ہے۔

لہذا کتاب کے اس جھے میں، بحول وقو والہی مذکورہ مسئلے کو واضح کریں گے۔لیکن بحث شروع کرنے سے پہلے دو نکات کی یاد دہانی کرتے چلیں تا کہ موضوع بحث مکمل واضح ہوجائے۔

## ال يوفقاي:

اس بحث کا مقصد میہ ہرگز نہیں کہ ہم کسی خاص شخص یا اشخاص کی عاقبت کو واضح کریں۔مثلاً ہم میتشخیص دیں کہ پانچر جنتی ہے یا دوزخی؟ ہمیں اس کے باطنی افکار وعقائد کی کیا خبر؟ اس کی نیت کیاتھی؟ اس کی روحی واخلاقی صفات کیسی تقیس؟ اورحتیٰ اس کے مجموعی اعمال کیسے تھے؟ پانچر ہے ہماری واقفیت اس کی سائنسی خد مات کی حد تک ہے اور بس۔

یہ بات صرف پانچری سے مخصوص نہیں بلکہ بنیادی طور سے انسانی عاقبت کی حقیقی تشخیص صرف خدا کے ہاتھ میں ہے ۔ کسی کو ہرگزیدی حاصل نہیں کہ کسی انسان کو بطور قطعی بہتی یا دوزخی قر ارد ہے سکے۔ اگر ہم سے پوچھا جائے: کیا شخ مرتضلی انساری (اعلی اللہ مقامہ) اپنے اس زبان زوخاص وعام زہد، تفوی، ایمان اور نیک عمل کی بناء پرجنتی ہیں یانہیں؟ تو ہمارا جواب یہ ہے کہ جہاں تک ہمیں ان کے بارے میں علم ہے وہ یہ ہے کہ ہم نے ان کی زندگی کے علمی وعملی پہلومیں کوئی برائی نہیں ویصد جنتی قر اردینا ہمارے اختیار میں نہیں۔ بیخدا ہے جو تمام انسانوں کے دیکھی، جو پچھ دیکھا وہ خیرونیکی ہی تھی، لیکن انہیں سوفیصد جنتی قر اردینا ہمارے اختیار میں نہیں۔ بیخدا ہے جو تمام انسانوں کے دیکھی، جو پچھ دیکھا وہ خیرونیکی ہی تھی۔ ایکن انہیں سوفیصد جنتی قر اردینا ہمارے اختیار میں نہیں۔ بیخدا ہے جو تمام انسانوں کے

ا۔ ROBERT KOCH (1843-1910) ، جرمن نژاد ڈاکٹر اور سائمندان جس نے تپ دق کے جراثیم کو TUBERCULOSE کے نام سے دریافت کیا۔

صائر کوجانتا ہےاورتمام نفوس کےاسراراور مخفی پہلوؤں ہے واقف ہے۔خلقِ خدا کی عاقبت کانعین بھی اس کے ہاتھ میں ہے۔ صرف ان لوگوں کے بارے میں یقینی اظہار رائے کیا جاسکتا ہے جن کے بارے میں ائمہ اطہار علیہم السلام نے حتی فیصلے کا اعلان کردیا ہو۔

سمجھی لوگ اس بحث میں الجھ جاتے ہیں کہ افضل ترین اور قرب خدا کے لحاظ سے اعلیٰ ترین عالم کون ہے؟ سیدا بن طاؤس؟ سیدمہدی بحرالعلوم؟ یا شخ انصاری؟

سمجھی امام زادول کے بارے میں پوچھتے ہیں کہ گون سب سے افضل ہے؟ مثلاً حضرت عبدالعظیم بارگا و خدا میں زیادہ محترم ہیں یا جناب معصومہ (سلام اللہ علیہا)؟

لوگوں نے کسی مرجع تقلید سے استفقاء کیا کہ حضرت ابی الفضل العباس افضل ہیں کہ حضرت علی اکبر(علیماالسلام)؟ اور اس سوال کوعلمی رنگ دینے کی خاطرتا کہ مرجع تقلید کومجبوراْ جواب دینا پڑے، یوں پیش کیا: اگر کوئی افضل ترین امام زادے کے لئے قربانی کی نذرکرے تو پھراس کی ذ مدداری کیا ہے؟ حضرت عباس کی نیت کرے یا حضرت علی اکبر کی؟

واضح ہے کدایی بحش کرناغلط ہے۔اورا لیے سوالات کا جواب دینا نہ تو فقید کی ذمدداری ہےاور ہی غیر فقید کی۔اللہ کے بندول کے مقامات کا تعین کرنا ہمارے عہدے سے خارج ہے۔اسے خدا پر بی چھوڑ دینا چاہئے۔اسے خدا کے جانب سے ہاخمر بندول کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔

ابتدائے اسلام میں بعض موقع ایسے پیش آئے کہ جہاں کسی مسلمان نے اس سلسلے میں بے جافیصلہ سنایا تو آپ (صلی اللّٰدعلیہ وآلہ وسلم)نے اسے اس کام مے منع فر مایا۔

جب حضرت عثمان بن مظعون کا نقال ہوا تو ام علاء نامی انصاری خاتون ( گویابیہ خاتون ، ان کے میزیان کی بیوی تھیں جن کے گھر جناب عثمان رہائش پذریہ تھے ) نے رسول اکرم مٹنی آیا تھا کی موجود گی میں اس کے جنازے کو مخاطب کر کے کہا: ہیستا گھک المجسة .

#### (بہشت تم کومبارک ہو۔)

حالانک جناب عثمان ایک جلیل القدر صحالی نقے، آنخضرت کے ان کی موت پرگریہ بھی فر مایا، اپنے آپ کوان کے جنازے پرگرا دیا اور ان کا بوسہ لیالیکن اس گستا خاندا ظہار رائے ہے آپ سخت برا فروختہ ہوگئے ، اس خانون کوایک غیض آلوو ڈگاہ ہے دیکھتے ہوئے فر مایا جمہیں کہاں سے معلوم؟ بلاسو ہے سمجھے کیوں فیصلہ صادر کر رہی ہو؟ کیاتم پر وقی ہوئی ہے؟ کیاتم خلق خدا کے انمال سے آگاہ ہو؟ اس عورت نے عرض کی: یا رسول اللہ! وہ آپ کا صحابی اور سینہ سپر مجاہد تھا، جس کے جواب میں آپ (این این عرب اور قابل توجه جمله ارشاد فرمایا:

انی رسول الله و ما ادری ما یفعل بی. (اسدالغابیهٔ اسدین ظمون) (میں اللہ کارسول ہول کیکن مجھے بذات خورنیس علم کدمیرے ساتھ کیا ہوگا۔)

آپ كاكبا بوايه جمله بوبهوقر آن كريم كى ايك آيت كالمضمون ہے:

قل ها کنت بدعاً من الرسل و ها اهری ما یفعل بی و لا بکم. (سورهٔ انقاف-۹) (خلاصه ترجمه) کهه دوایس پخیبرول میں کوئی نیااوران سے جدانہیں ہوں، جھے نیں علم کدمیر سے اور تمہارے ساتھ کیاسلوک کیا جائے گا۔(۱)

ای طرح کا واقعه سعد بن معاذ کی موت پر بھی نقل ہوا ہے۔ جب سعد کی والدہ نے ان کی میت پرای طرح کا جملہ کہا تو آپ نے فرمایا: خاموش ہوجا وَ،خدا پرحتی فیصلہ نہ کرو' لا تسحنہ مسی عسلسی الملسله '' یعنی اپنے خیال کے مطابق خدا ہے متعلق کاموں میں حتی فیصلہ صاور نہ کرو۔ (بحار الانوار، جلد ۲، صفحہ ۴۶۱)

## المام كالمركب المام كالمرابع المام كالمرابع المرابع ال

اپنے اصلی موضوع میں داخل ہونے سے پہلے ایک اور نکتے کی وضاحت بھی ضروری ہے۔اوروہ یہ کہ غیر مسلموں کے نیک اعمال کے بارے میں گفتگو کو دوانداز سے پیش کیا جاسکتا ہے جو در حقیقت اس بحث کے دومختلف موضوع ہیں۔ایک تو یہ کہ آیا اسلام کے علاوہ کوئی اور دین مقبول بارگا والہی ہے یا صرف اسلام بھی بارگا والہی میں درجہ تجولیت کا حامل ہے؟ بالفاظ

ا۔ ممکن ہے کی کے ذہن میں یہ موال آئے کہ اس آیت کا مضمون ، مسلمانوں کے قطعی اور مسلم عقید ہے ہے متصادم ہے جس کے مطابق آپ نے اپنے مقام محمود اور ہروز قیامت اپنی شفاعت کی خبر دی ہے۔ بلکہ بعض آیات میں آپ کودیے گئے وعد ہے ۔ بھی متصادم ہے۔ جینے 'و لسوف یعطیہ ک ربک فترضیٰ۔'' ''لیغفر لک اللہ ما تقدم من ذنبک و ما تاخو .'' جواب یہ ہے کہ آیت کریمہ کا معنی وہی ہے کہ جس کی جانب نہ کورہ بالا صدیث اشارہ کررہی ہے۔ یعنی انسان کے اعمال اور اس کا کہ جس کی جانب نہ کورہ بالا صدیث اشارہ کررہی ہے۔ یعنی انسان کے اعمال اور اس کا اور اس کا کہ کو علم نہیں ،صرف خداوند تعالیٰ ہی انسانوں کی حتی سرنوشت وعاقبت ہے آگاہ ہے اور اگر کوئی انسان اس امرے واقف ہے تو صرف اور صرف وہی الی کی بناء پر ہے۔ لہذا آیت میں حتی عاقبت کے علم کی نفی کے معنی یہ جس کہ پیامبر میں گوئی نہیں کرسکتا۔ جبکہ پیامبر اکرم کا اپنی اور دومروں کی عاقبت سے واقف ہونے کی خبر دینی والی آیات کا معنی یہ ہے کہ پیامبر کی یہ واقفیت اور آگائی وی کی بناء پر ہے۔ لہم کی بناء پر ہے۔ (مصنف ؓ)

دیگرصرف کمی نہ کمی دین کا پیروکار ہونا ضروری ہےاور زیادہ سے زیادہ بید کہ وہ دین کمی پی فیمبرالمی سے منسوب ہو۔لہذا آسانی ادیان میں سے کمی بھی دین کے امتخاب سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔اب انسان بطور مثال مسلمان،عیسائی، یہودی اور حتی مجوی بھی ہوسکتا ہے؟ یا ایسانہیں بلکہ ہرز مانے میں دین حق ایک سے زیادہ نہیں ہوا کرتا۔

دوسراموضوع بیہ ہے کہ موخر الذکرشق کو قبول کرنے کی صورت میں اس بحث کی نوبت آئے گی کہ اگر کوئی وین حق کا پیرو کا رہوئے بغیر کی حقیقی نیک عمل کو انجام دے، یعنی ایساعمل جے دین حق نیک قرار دیتا ہے، تو کیا اے اس عمل کا اجروصلہ ملے گا؟ یا یوں کہتے کہ نیک اعمال کی جزاوثو اب دین حق پر ایمان لانے میں ہی مخصرہے؟

یہاں ہم ای شق(۱) پر بحث کریں گے۔ پہلے مسلے کے بارے میں مختفراً یہی کہیں گے کہ ہر زمانے میں دین حق ایک سے زیادہ نہیں ہوا کرتا۔ نیزسب پرای دین کی ہیروی کرنالازم ہے۔

بعض نام نہادروش خیال لوگوں کے درمیان رائج یہ سوچ کہ تمام آسانی ادیان کی حیثیت وسندیت ہرز مانے میں یکساں ہے،ایک غلط سوچ ہے۔

بیامریقیناصیح ہے کہ پیغیبروں کے درمیان کوئی اختلاف اور تنازعہ نہیں۔تمام انبیاۓ کرام نے ایک مقصد اورایک خدا کی جانب دعوت دی۔ بیہستیاں بنی نوع انسان کومختلف فرقوں اور متضا دومتصا دم گر وہوں بیں تقسیم کرنے کے لئے ہر گزمبعوث نہ ہوئی تھیں۔

لیکن اس کے بید معنی ہرگز نہیں کہ ہرزمانے میں گئی دین حق موجود ہوتے ہیں۔ لہذا انسان جس دین کو جب چاہے قبول
کرسکتا ہے۔ بلکہ اس کے برعکس، اس بات کے بید معنی ہیں کہ انسان کوتمام انبیاء پر ایمان رکھنا چاہئے۔ نیز بید بھی جاننا چاہئے کہ
تمام گذشتہ انبیاء نے اپنے بعد آنے والے تمام انبیاء خصوصاً اشرف الانبیاء و خاتم الرسلین کی بشارت دی ہے۔ اور ہر ہی نے
اپنے بعد آنے والے نبی کی تصدیق بھی کی ہے۔ بنابر ایس تمام انبیاء پر ایمان رکھنے کا مطلب بیہ ہے کہ ہر نبی کے زمانے میں ہم
اس کی شریعت کے سامنے سرتسلیم ٹم رکھیں۔ اور اس بناء پر ضرور ک ہے کہ زمانہ خاتمیت میں ، خاتم الانبیاء طرف آئے ہے ہو اب بے
بتائے گئے خدا کے آخری احکامات پر کاربندر ہیں اور یہی امر اسلام یعنی خدا کے سامنے تسلیم اور تمام رسولوں کی رسالت پر ایمان
کالاز مدے۔

ہمارے زمانے میں بہت ہے لوگ اس فکر کے حامی دکھائی دیتے ہیں کہ انسان کے لئے صرف خدا پرست اور کس مجھی آسانی دین کا پیروکار ہونا ہی کافی ہے۔ یعنی کسی بھی دین کے احکامات کی پابندی کرے ،اعمال کی انجام وہی کی کیفیت اہم نہیں۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام بھی پیغیبر ہیں اور حضرت محمد مُشْجَائِیٓ آئِم بھی۔اگر ند بہب عیسوی کے مطابق عمل کرتے ہوئے ہفتے

ا۔ نیک اعمال کاصلہ وثواب، دین حق کو قبول کرنے کی صورت ہی میں ملے گا۔ (مترجم)

میں ایک بارگر جا گھر چلے جا کیں تب بھی صحیح ہے اوراگر دین ختی مرتبت پر کاربندر ہے ہوئے روزانہ پانچ مرتبہ نماز پڑھیں تب بھی صحیح ہے۔اس موچ کے حامیوں کا کہنا ہے کہ بنیا دی چیز خدا پرائیان اورکسی بھی دین پرکاربندر ہنا ہے۔

''الامام علیٰ' نامی کتاب کامصنف جارج جرواق مشہور لبنائی مصنف جران خلیل جبران اوران کی طرح کے دیگر افراد کی سوچ بھی یجی ہے۔(۱) بیدونوں مصنف رسول اکرم ملٹ آئی اور جناب امیر (علیہ الصلوٰ قوالسلام )خصوصاً جناب امیرٌ کے بارے میں آپ پرایمان واعتقادر کھنے والے موشین کی مانند گفتگو کرتے ہیں۔

ایسے ہی اوگوں کے بارے میں بعض حضرات پوچھتے ہیں کہ رسالتما آباً ور جناب امیر پراعتقا در کھنے کے باوجودیہ لوگ کیونکر عیسائی ہیں؟ بیلوگ اگرا پنے عقائد میں سچے تنصفو انہیں مسلمان ہوجانا چاہے تھا۔ ندہونے کی وجہ سے بیہ مجھا جاسکتا ہے کہ دال میں پچھکالا ہے بیان کی مکاریاں ہیں ،لہذارسول اکرم اور جناب امیر سے ان کا اظہار عقیدت سچائی پر پٹنی نہیں۔

ا۔ رمول اکرم کے بارے میں جارج جرواق کے خیالات ہے پہتہ چتا ہے کدوہ جناب ختمی مرتبت کی نبوت اورآ پ گرنزول ومی کا معتقد تقا۔ جناب امیر کے بارے میں بھی اس کا قطعی عقیدہ یہ تھا کہ آپ ایک الی انسان اور حضرت عیسیٰ کے ہم پلہ تھے۔لیکن اس کے باوجودیہ ندم ہے عیسوی پر کار بندر ہا۔ جران خلیل جران جناب امیر کے بارے میں کہتا ہے:

و في عقيدتني ان على ابن ابيطالب اول عربي جاور الروح الكلية و سامرها.

(میرے عقیدے کے مطابق علی ابن ابیطالب وہ پہلا عرب ہے جس نے اس عالم کی روح کلی کے ساتھ ارتباط برقر ارکیا اور اس سے گفتگو کی۔)

اورحی رسول اکرم کے بجائے جناب امیر سے زیادہ محبت کرتا ہے۔ جناب امیر کے بارے بیں اس نے نہایت قامل توجہ اور بجیب جملے کیے ہیں:

مات و الصلواة بين شفتيه.

(علی اس حال میں و نیاہے گئے کہ نمازان کے دوتوں ہونٹوں کے درمیان تھی۔)

بی مخص جناب امیز کے بارے میں مزید سے کہنا ہے:

(علی اینے زمانے سے پہلے وجود میں آئے تھے اور میں اس رازے آگاہ نہیں ہوں کدبیز ماند بہت سے انسانوں کوان کے شایان شان زمانے سے پہلے کیوں وجود میں لے آتا ہے۔)

اتفاق ے جناب امیر کے ایک جملے کامضمون یہی ندکورہ بالانکتہ ہے۔خطب ۱۴۹ میں فرماتے ہیں:

غداً ترون ایامی' و یکشف لکم عن سرائری و تعرفونی بعد خلو مکانی و قیام غیر مقامی. (کلتم لوگ میرے زمانے کودیکھو گے اور میرے رازول ہے تمہارے لئے پردہ اٹھے گائم میری جگہ خالی ہونے اور میری جگہ کی اور کے بیٹھ جانے کے بعد مجھے پیچانو گے۔) (مصنف ؓ) جواب ہیہ کے گفتمی مرتبت اور جناب امیر سے ان کے اظہار عقیدت میں سچائی کارنگ ضرور ہے لیکن وین کا پابند ہونے کے بارے میں ان کا ایک خاص نظریہ ہے۔

ان کے مطابق انسان کو کسی مخصوص دین کا پابند ہونے کی کوئی ضرورت نہیں۔ تمام ادیان میں ہے کسی بھی دین کوقبول کرلینا کافی ہے۔لہذاعیسائی ہونے کے ہاوجود بیلوگ اپنے تیئن امیر المومنین کے مقربین اور محیین میں سے شار ہوتے ہیں۔ ان کے خیال میں امیر المومنین بھی انہی کے نظریے کے قائل تھے۔جارج جرداتی کا کہنا ہے؛علی بن ابیطالب اس بات کوئیں مانتا کہ لوگوں پر کسی ایک مخصوص دین کی پیروی کو ضروری قرار دے۔(۱)

لیکن ہماری نظر میں فدگورہ بالاعقیدہ باطل ہے۔ بیہ بات سیجے ہے کہ دین میں کوئی جراورا کراہ نہیں 'لا ایسو اہ فسی
السدیسن '' (سورہ بقرہ۔ ۲۵۲) لیکن اس کے معنی نیزیس کہ ہرزمانے میں ایک سے زیادہ دین حقہ وجودر کھتے ہیں اوران کثیر
ادیان میں سے ہمیں اپنے لئے کسی بھی ایک وین کے امتخاب کاحق حاصل ہے۔ بی نہیں ، ایسا ہر گرنہیں۔ ہرزمانے میں صرف
اور صرف ایک ہی دین حق وجودر کھتا ہے اور بس۔ ہرزمانے میں خداکی جانب سے ایک ہی صاحب شریعت پنجیر مبعوث ہوا
ہے جس سے راہنمائی حاصل کرنا، عبادات و معاملات میں اس کے قوانین و احکامات کی حقیم لرنا اوگوں کی ذمہ داری ہے۔
یہاں تک کہ نوبت حضرت ختمی مرتبت مائے ایک پنچی ۔ لہذا زمانۂ بذا میں اگر کوئی خداکا متلاثی ہے تواسے آئے ضرت مائے ایک کے دین ہی چیروی کرنی پڑے گ

ارشادِقرآن کريم ب:

و من يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه و هو في الآخرة من المخاسوين. (سورهُ آلِمُران\_٨٥) (خلاصة رجمه) اورجو بھی اسلام کےعلاوہ کی اور دین کوتھا ہے گا تو اس ہے قبول ندکیا جائے گا اور آخرت میں وہ گھاٹا اٹھانے والوں میں ہے ہوگا۔

اگرکوئی میر بھے کہ فدکورہ بالا آیت میں دین اسلام ہے مراد ہم مسلمانوں کا دین نہیں بلکہ اس کا مطلب خدا کے سامنے سر تشکیم خم کر دینا ہے ، تو اس اعتراض کا جواب میر ہے کہ یقینا ''اسلام'' کے لغوی معنی سرکو جھکا دینے ہی کے ہیں اور'' وین اسلام'' کے معنی بھی یہی ہیں ، لیکن ہرز مانے میں سرتشلیم خم کرنے کا مصداق مختلف ہے اور اس زمانے میں تشکیم کا مصداق وہی گراں بہا دین ہے جورسول اکرم منٹے لیکتی کے ذریعے ہم تک پہنچا ہے ، لہذ الفظ اسلام خود بخو دای دین پر منطبق ہے اور بس۔

بالفاظ ديگر، خداوند تعالى كے سامنے سرتسليم خم كردينے كالاز مداس كے احكامات كی فٹیل ہے اور بیواضح ہے كہ جمیشہ خدا

ا- كتاب الامام على "لا تعصب و لا اطلاق "كعنوان كتحت.

### کے آخری احکامات پڑمل کرنا چاہئے اور اس کے آخری احکامات وہی ہیں جو آخری رسول لایا ہے۔

# المان كالمركبولي:

یبال تک سے بات واضح ہو پیکی ہے کہ ہماری مذکورہ بحث کلی اورعمومی ہے۔ ہمارامطمع نظر کسی خاص شخص کے بارے میں کوئی فیصلہ یا بھم صادر کرنانہیں۔

ٹانیا: ہماری بحث کا موضوع بینہیں کددین حق ایک ہے یا ایک سے زیادہ؟ کیونکہ ہم بیہ ہات ٹابت کر چکے ہیں کددین حق ایک ہی ہے جسے قبول کرنے کی ذمدداری ہرانسان پر عاکد ہوتی ہے۔

ثالثاً: ہماراموضوع بحث بہے کہ اگر کوئی دین حق کا پابند ہوئے بغیرا لیے نیک عمل کوانجام دے کہ جے دین حق بھی نیک سمجھتا ہے تو کیاوہ اس نیک عمل کے ثواب اور صلے کا حقدار ٹھیرے گا؟

مثلاً دین حق انسانوں کے ساتھ نیک سلوک پر زور دیتا ہے۔ جیسے اسکولوں اور درسگا ہوں کی تاسیس ، تھنیف و تالیف اور درس و تدریس جیسی علمی خدمات ، طبابت ، نرستگ اور صحت و صفائی کے ذمہ دارا داروں کا قیام ، لوگوں کے درمیان اختلافات کی بخ کئی ، کام سے معذور اور نا دارا فراد کی بدر ، مانختوں کے حقوق کی حفاظت ، سر کشوں اور بدکر داروں سے نیٹنا ، کمزوروں کی حمایت اور المحتصریہ کہ عدل کا قیام کہ جو تمام انبیاء کی بعث کا مقصد اور بدف ہے۔ مزید برآں وکھی اور مصیبت زدولوگوں کی تملی کا سامان کرنا اور ایسے بی دوسرے اٹھال کہ جن پر ہر دین اور ہر پیغیبر نے زور دیا ہے بلکہ ہرانسان کی عقل اور اس کا ضمیر نہ کورہ بالا اٹھال کے نیک وستحسن ہونے کا حکم کرتا ہے۔

ان زکات کی وضاحت کے بعد ہم یہ کہیں گے کہ اگر کوئی غیر مسلم ند کورہ بالا اعمال انجام دے تو کیا اجرہ صلے کا مستحق ہے؟ دینِ حق کا کہنا ہے کہ امانت دار رہو، جھوٹ نہ بولو۔ کیا کوئی غیر مسلم اس حکم کی پابندی کرنے کے منتجے میں کوئی انعام یا اجر وصول کر پائے گا؟ بالفاظ دیگر کیا خیانت کرنے اور امین رہنے میں غیر مسلموں کے لئے کوئی فرق نہیں؟ کیا تماز وزنا اس کے لئے مساوی حیثیت رکھتے ہیں؟ (مسواء صلی آم زنی)(۱) یانہیں؟ یہ ہے وہ مسئلہ کہ جس پر ہمیں بحث کرئی ہے۔

## 4 JE 1830

روش خیالی کے مدعی حضرات نہایت یقین سے بیہ کہتے ہیں کداس حوالے سے مسلم وغیر مسلم بلکہ موحد وغیر موحد کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ نیک عمل جو بھی انجام دے وہ خداوند تعالیٰ کی جانب سے اجروثو اب کا مستحق ہے۔اب خواہ وہ نیک عمل استحق غیر مسلم خواہ زنا کرے یانماز پڑھے،اس کے لئے دونوں مساوی ہیں یعنی نماز کا اسے کوئی فا کدہ نہیں۔(مترجم)

سی فلاحی ادارے کی تأثیس ہو،کوئی ایجا دیاسائنسی دریافت ہویائسی بھی طرح کا نیک عمل ہو۔

ان حفزات کا کہنا ہے کہ خداعادل ہے اور''عادل خدا'' اپنے بندوں کے درمیان بیعیض روانہیں رکھتا، خدا کے یہاں اس بات سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہاس کا بندہ اس کی شناخت رکھتا ہے یانہیں، خداوید تعالی صرف اس بات کی بناء پر کہاس کا بندہ اس سے آشنائییں۔ نہ قواس کے نیک عمل کونظرا نداز کرے گااور نہ ہی اس کے اجرکوضا کع نے نیز بدرجہ اولی اگرکوئی بندہ خد اکی شناخت کے ساتھ نیک عمل کو انجام دے لیکن اس کے انہیاء کو نہ پہچانے اور ان کے ساتھ اطاعت و محبت پر بنی کوئی تعلق بھی نہ درکھے، تب بھی خدا اس کے نیک اعمال کو ہرگز رائیگاں نہ جائے دے گا۔

ان کے مقابے بیں پچھاورلوگ ہیں جوقریب قریب تمام انسانوں کو محقیٰ عذاب بچھتے ہیں اورانسانوں کی نہایت قلیل تعداد کے اعمال کونیک و مقبول مانتے ہیں۔ اس سلط بیں ان کی جمع تفریق بہت سادہ ہی ہے۔ کہتے ہیں کہ لوگ یا تو مسلمان ہیں یا غیر شیعہ ہیں یا غیر شیعہ ہیں یا غیر شیعہ ہیں یا غیر شیعہ مسلم، و نیا کی آبادی کا تین چوتھائی تصد غیر مسلم ہونے کی بناء پر جہنی ہے، ادھر مسلمان بھی یا شیعہ ہیں یا غیر شیعہ مسلمانوں کی بھی تین چوتھائی آبادی غیر شیعہ ہونے کی بناء پر جہنی ہے، جبکہ خود تین چوتھائی شیعہ بس نام کے شیعہ ہیں ان کی مسلمانوں کی بھی تعداد مجتد کی تقاید جیسے ابتدائی مسئلے ہے بس نام ہی کی حد تک واقف ہے چہ جائیکہ وہ دیگر شرعی تکالیف کہ جن کی سیح اور کیسل تعداد مجتد کی تقاید پر موقوف ہے۔ ادھر تقلید کرنے والوں کی اکثریت باعمل نہیں۔ لہذا نجات پانے والے مسلمان نہایت میں کہ ہیں۔

میتھی ان دوطر زِ فکرر کھنے والوں کی منطق۔ایک توصلح کلی کی آئینہ دار اور دوسری و ومنطق جے غضپ الہی کا مظہر قرار دیا جاسکتا ہے۔ای نظریے کے حامی غضب کورحت پرغلبہ ویتے ہیں۔

## JAN.

اس سلسلے میں ایک اور منطق بھی موجود ہے۔ اور وہ ہے قر آن کریم کی منطق۔اس سلسلے میں مذکورہ بالا دونوں گروہوں سے جدا،قر آن کریم کی اپنی مخصوص منطق ہے۔قر آن کریم کا زاویۂ نگاہ نہ تو نام نہا دروش خیالوں کے بے بنیاد نظر ہے ہے کیا کھا تا ہے اور نہ ہی خشک قتم کے ننگ نظر عبادت گزاروں کے نظر ہے سے سے کہ کھا تا ہے اور نہ ہی خشک قتم کے ننگ نظر عبادت گزاروں کے نظر ہے سے سے قر آن کریم کا نظر بیا لیک مخصوص منطق پہنی ہے کہ جسے سے جسے کے بعد برخض اس امر کا اعتر اف کرے گا کہ اس سلسلے میں صحیح طرز نظر اس کے علاوہ پھے اور نہیں۔اور بینکھ جہاں اس محیرالعقول اور عظیم الثان کرتا ہے کہ قرآن کی عالی محیرالعقول اور عظیم الثان کرتا ہے کہ قرآن کی عالی شان تعلیمات ، انسانوں کے خاکی افکار سے جداا کی ملکوتی چیشے سے پھوٹتی ہیں۔

یہاں پہنچ کرہم متنازع فریقین (روٹن خیال اور تنگ نظر دینداروں ) کے دلائل کو پیش کرتے ہوئے ان کا نقادا نہ تجزیہ

كرين عيمة اكداس المليلي تيسري منطق يعنى قرآني منطق اوراس كيخصوص فليفي كوبتدريج سجيسكيس-

## المراد والمؤال المراء:

ایے نظریے کے لئے بیر حضرات دودلیلیں پیش کرتے ہیں،عقلی اور نقلی۔(۱)

ک منتقل و المنطق بربان اور عقلی دلیل که جس کے مطابق نیک عمل خواہ جس سے بھی انجام پائے اجروثواب کا حامل ہے، دومقد مات برمنی ہے۔

الف: تمام موجودات کے ساتھ خداوند متعال کا رابط اور تعلق مساوی و یکسال ہے نیز تمام زمانوں اور مکانوں سے بھی خداکا تعلق مساوی ہے۔ جس طرح سے خراز میں ہے نشیب تعلق مساوی ہے۔ جس طرح سے خدامشرق میں ہے، مغرب میں بھی ای طرح سے ہے۔ جس طرح سے فراز میں ہے نشیب میں بھی ای طرح سے ہے۔ ذمانۂ حال میں بھی ہے، ماضی میں بھی تصااور مستقبل میں بھی رہے گا۔ جس طرح سے ماضی ، حال اور مستقبل خداک لئے یکسال حیثیت کے حامل ہیں، بلندی ویستی اور مشرق ومغرب کی بھی یہی کیفیت ہے۔ تمام مخلوقات اور بندوں سے بھی اس کا تعلق ایک بی ساہے۔ اس کا کسی سے بھی کوئی خصوصی تعلق یا رشتہ نہیں ۔ لہذا اس کی خضب یا لطف کی نظر بھی بندوں کے لئے میسال ہے، بجزید کہ خود بندوں میں کوئی تفاوت یا اختلاف ہو۔ (۲)

بنابراين کوئی بھی شخص بلا وجہ خدا کی بارگاہ میں قابلِ احتر امنہیں اورای طرح کوئی بھی شخص بلا وجہاس کی بارگاہ میں ذلیل و

ا۔ لیعنی جو پیز کھن شریعت کے ذریعے ہم تک پیٹی ہو قر آن اور حدیث۔ (مترجم)

الذي بعد فلا يرئ و قرب فشهد النجوئ.

اس جملے میں خدا کی صفت کو یوں بیان کیا گیا ہے: (وہ ذات کہ جودور ہے لہذاد بیھی نہیں جاسکتی اور نز دیک ہے تو سر گوشیوں کو سن لیتی ہے )

در حقیقت ہم خداے دور ہیں لیکن وہ ہمارے قریب ہے۔ بجیب معما ہے۔ یہ یونکرمکن ہے کہ دو چیزیں قرب و بعد کے لحاظ سے دو مختلف با ہمی تعلق کی حامل ہوں؟ جی ہاں یہاں ایسا ہی ہے۔خدااشیاء سے نز دیک ہے لیکن اشیاء خداوند تعالیٰ کے نز دیک خبیں ۔ یعنی اشیاء کا قرب و بعد مختلف ہے۔ اس جملے میں موجود دلچسپ نکتہ ہیہے کہ جب خدا کے دور ہونے کی صفت کو بیان کیا جار ہا ہے تو مخلوقات کی صفات میں سے ایک صفت کو بطور گواہ پیش کیا جار ہاہے اور دہ ہے دیکھنا' 'کوئی اے نہیں دکھے سکتا'' ===> راندہ نہیں۔خدا کی کسی کے ساتھ کوئی رشتہ داری یاہم وطنی کا تعلق نہیں۔کوئی بھی خدا کی آٹھوں کا تارا، چہیتا یالا ڈائنییں۔
اب کیونکہ خدا کا تمام موجودات سے تعلق بکساں ہے لہذا کوئی وجہنیں کہ کسی انسان کا نیک عمل مقبول ہواور کسی کا مستر د۔
اگرا تمال بکساں اورائیک سے ہیں تو جز ااور صلہ بھی بکسال ہی ہوگا۔ کیونکہ فرض بھی ہے کہ خدا کا تمام لوگوں سے بکسال تعلق ہے۔لہذا عدل وانصاف کا نقاضا ہے کہ نیک انتمال انجام دینے والے تمام بندوں کو (مسلم وغیر مسلم) ایک سااجروثواب عطا
کرے۔

ب: دوسرامقد مدید ہے کہ اعمال کا خوب و بدہونا قرار دادی اور وضع کر دہ ٹیس بلکہ حقیقی اور واقعی ہے۔ علاے کلام اور اصول فقہ کی اصطلاح میں افعال کا حسن وفتح فراتی ہے۔ یعنی اجھے اور برے افعال کی باہمی وجہ امتیاز ان کی اپنی ذات اور ماہیت ہے تکاتی ہے۔ اچھے افعال بذات خود اچھے ہیں اور برے افعال بذات خود برے ۔ سچائی، نیک کر دار ، احسان اور خدمت خاتی وغیرہ بذات خود اچھے اعمال بیں ۔ ادھر دروغ گوئی کا براہونا بذات خود اچھے اعمال ہیں ۔ ادھر دروغ گوئی ، چوری اورظلم کی ماہیت ہی بری ہے۔ ''سچائی'' کا اچھا اور دروغ گوئی کا براہونا اس بنا پڑھیں کہ خدا نے اول الذکر کا تھم دیا ہے اور موخر الذکری ممانعت کی ہے، بلکہ قضیہ اس کے برعکس ہے۔ کیونکہ جائی خوب اور دروغ گوئی کا براہونا اور دروغ گوئی کہ خدا کا امروئی افعال کے ذاتی حسن وقتح کے تالیع ہے ، اس کے برعکس نہیں ۔ (۱) ان دونوں مقد مات سے یہ نیجہ لگاتا ہے کہ کونکہ خدا وند توالی تعمل کوئی بھی انجام دے تالی میں انجام دے تالی کی انجام دے تالی کی تعمل انجام دے گا ہے خدا وند توالی کی تعمل دونا ور ازا در ازا انا اجروصلہ ملے گا۔

ہو بہوای بیان کی روشنی میں گناہ اوراعمال قبیحہ کا ارتکاب کرنے والوں کے درمیان بھی کوئی فرق نہیں۔ عملہ مسلی درمیان عدم بعیض کے ایس کے مشرآیات انسانوں کے درمیان عدم ببعیض کے اصول کی تائید کرتی ہیں جس کے مطابق

===ادر جب خدا کے قریب ہونے کا اعلان کیا جار ہا ہے تو خود خدا کی صفات میں سے ایک صفت کو بطور شوت پیش کیا جار ہا ہے ادر وہ (شہود) خدا کا حاضر و ناظر اور آگاہ ہونا ہے۔ جب فعل عبد کی بات کی جار ہی ہوتو ہم خدا کو دور کی سے متصف کرتے ہیں اور جب

فعلِ معبود کی بات ہور ہی ہوتو ہم خدا کوقر ب ہے متصف کرتے ہیں۔ معدی نے بہت خوب کہا ہے:

یار نزدیک تر از من به من است و این عجب تر که من از وی دورم چه کنم با که توان گفت که دوست در کنار من و من مهجورم

(- میرادوست مجھے زیادہ میرے نزدیک ہے لیکن پیچیبہات ہے کہ میں اس سے دور ہو۔

- کیا کرول؟ کس ہے کہوں کہ میرادوست میرے پاس ہے لیکن میں اس سے دورعالم فرفت میں ہوں) (مصنف ؓ) ا۔ لیخی افعال کے امرونہی کے بعدفعل حَسَن یافتیج نہیں ہوتا۔ (مترجم) ہرانسان کواس کے مل خیر کی جزااور عمل بدکی سزا ملے گی اور یہی نکتہ فدکورہ بالاعقلی دلیل میں بھی بیان کیا گیا ہے۔ تبعیض پر پینی کیدو یوں کا بی عقیدہ تھا (اوراب بھی ہے) کہ نسلِ اسرائیل جموب یہود یوں کا بی عقیدہ تھا (اوراب بھی ہے) کہ نسلِ اسرائیل جموب خدا ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ ہم خدا کے فرزنداور دوست ہیں۔ بالفرض اگر خدا ہمیں جہنم میں لے بھی جائے تب بھی ہم آیک مختصر مدت سے زیادہ وہاں نہیں رہیں گے۔ قرآن کریم اس طرح کے افکار کو ''آرزووں''اورخام خیالی کا نام دیتا ہے اوران کی شدید مخالفت بھی کرتا ہے۔ نیز ایسے گراوکن افکار کے شکار مسلمانوں کو بھی قرآن کریم غلط گردانتا ہے۔ ای سلسلے کی چندآیات درخ فیل ہیں:

ا و قالوا لن تمسّنا النار الا اياما معدودة، قل أتّخذتم عند الله عهداً فلن يُخلف الله عهده ام تقد الله عهداً فل يُخلف الله عهده ام تقدولون على الله ما لا تعلمون بلى من كسب سيّنة و احاطت به خطيئته فأولئك اصخب النار هم فيها خلدون. و الذين امنوا عملوا الصلحت اولئك اصحاب الجنة هم فيها خالدون. (مورويقر ٨٥\_٨٥)

(خلاصہ ترجمہ) اورانہوں نے کہا ( لیمنی یہویوں نے ) ہمیں بجز گئے چنے ایام کے آگ نہ چھوئے گی۔ کہو کیااس سلسلے میں تم نے خدا سے کوئی وعدہ لیا ہے؟ کہ جس کی خلاف ورزی خدانہ کرے گا؟ یا خدا کے بارے میں تم وہ بات کہدر ہے ہوجس کا تمہیں علم نہیں؟ یقیناً جو گناہ کمائے اوراس کی خطاء اس کا احاطہ کرے تو یقینا وہ لوگ اہلی جہنم ہیں اور ہمیشہ وہیں رہیں گے اور جولوگ ایمان لائے اورانہوں نے نیک اعمال انجام دیے تو وہ اہلی جنت ہیں ہمیشہ وہیں رہیں گے۔

۳۔ یہودیوں کے ای پندار باطل کا جواب دیتے ہوئے ایک اور مقام پرقر آن کریم کا ارشاد ہے:

و غرهم في دينهم ما كانوا يفترون. فكيف اذا جمعناهم ليوم لاريبَ فيه و وقيت كل نفسٍ ما كسبت و هم لايظلمون. (سوروآلعران٣٣\_٢٥)

(خلاصہ ترجمہ) ان کی مسلسل افتر اپر دازیول نے انہیں ان کے دین کے بارے میں دھوکا دیا۔ پھران کا کیا حال ہوگا کہ جب ہم انہیں ایک ایسے دن (قیامت) اکھٹا کریں گے کہ جس کے بارے میں کوئی شک نہیں اور ہر محض کواس کی کمائی کا پوراپورا بدلہ دیا جائے گا اوران پرظلم نہ ہوگا۔

۳- ای طرح یبود یول کے ساتھ عیسائیول کوشامل کرتے ہوئے ایک ساتھ ان کی سوچ کو فلط قرار دیا گیاہے۔ و قالوا لن ید خل الجنة الا من کان هو دا او نصاری، تلک امانیهم قل هاتو ابر هانکم ان کنتم صادقين. بملي من اسلم وجهَهُ لله و هو محسِنٌ فله اجره عند ربِه و لاخوت عليهم و لا هم يحزنون. (سوره لِقرة ١١١١ـ١١١)

(خلاصہ ترجمہ) یبودی کہتے ہیں کہ یہود ایوں کے سوااور عیسائی کہتے ہیں کہ عیسائیوں کے سواکوئی اور جنت میں نہ جاسکےگا۔ بیان کی خام خیالی ہے۔ (اے رسولؓ) کہددو کہ اگرتم ہے ہوتو دلیل لاؤ۔ ہاں جس نے خداکے سامنے سرتسلیم ٹم کر دیا اور اچھے کام بھی کرتا رہاتو اس کے لئے ،اس کے پروردگار کے پاس، اس کا اجر ہے اور ان پر نہ تو کسی قتم کا خوف ہے اور نہ ہی ٹی گیس ہوتے ہیں۔

سم۔ سورۂ نساء میں عیسائیوں اور یہودیوں کے ساتھ مسلمانوں کو بھی شامل کرلیا گیا۔ بلاوجہ جعیض اورامتیازی سلوک کی سوچ جہاں بھی پروان چڑھی قرآن کریم نے اس کے پر نچے اڑائے۔لگتا ہے مسلمان بھی اہل کتاب کی اس سوچ ہے متاثر ہو گئے متھ اوران کے (اہل کتاب) اس بلا جواز دعوے کے جواب میں کہ ہم ہی خدا کی بارگاہ میں محترم ہیں ،مسلمان بھی ان کی دیکھا دیکھی اسے نبارے میں یہی دعوی کرنے لگے۔قرآن کریم نے ایسی خام خیالیوں پر نبط بطلان کھینچتے ہوئے یوں فرمایا:

ليس بامانيكم و لا اماني اهل الكتاب، من يعمل سوء أيُجزَ به و لا يجد له من دون الله ولياً و لا نصيراً. و من يعمل من الصلحت من ذكر او أنشى و هو مومنٌ فاولئك يدخلون الجنة و لا يظلمون نقيراً. (حوره أم ١٢٣١ـ ١٢٣)

(خلاصہ ترجمہ) یہ چیزیں تہاری آرز دؤں کے بل بوتے پڑئیں اور ہی اہل کتاب کی آرز دؤں کے بل بوتے پر جو بھی برا کام کرے گاس کی سزا پائے گا اور خدا کے علادہ کسی کوا پنا سر پرست اور مددگار بھی نہ پائے گا۔اور جو نیک اعمال انجام دے گا خواہ سروہ و یا عورت، اور صاحبِ ایمان ہوتو یہ لوگ جنت میں داخل ہوجا کیں گے اوران پر رتی برابر بھی ظلم نہ کیا جائے گا۔

۵۔ خدا کی بارگاہ میں کسی بھی متم کے بلا جواز تقرب کے دعوے کی ندمت کرنے والی آیات کے علاوہ کچھاور آیات بھی ہیں جن کے مضمون کے مطابق پروردگار متعال کسی نیک کام کے اجرکورائیگال نہیں جانے وے گا۔

بیآ یات بھی مسلم وغیرمسلم دونوں کے نیک اٹلال کی قبولیت کی دلیل کےطور پر پیش کی جاتی ہیں ۔سور ۂ زلزلت میں ارشاد ہور ہاہے :

فعن یعمل مثقالَ ذرّة خیراً یوهُ و من یعمل مثقالَ ذرةِ شرّاً یوهُ. (سورهَ زلزال ۸\_۷) (خلاصة رّجمه) جَوْفِص بھی ذره برابرنیکی کرےگا،ای کودیکھے گا۔اور جَوْفِص ذره برابر بھی بدی کرےگا،ای کودیکھے گا۔

ایک اور مقام پرارشاد ہے:

ان الله لا يضيع اجر المحسنين. (سورة توبه ١٢٠) (خلاصة رجمه) يقينا خدائيك لوگول كـ اجركوضا كغنبيس كرتام

اس طرح سے بیجی فرمایا:

انا لانصبع اجر من احسن عملاً. (مورهُ كَبَف ٣٠) (خلاصة رَجمه) جم شخص نے نيك عمل كيا، ہم اس كے اجركوضا لَعَنبيس كرتے۔

آیات کالب ولہجہ بنار ہاہے کہ بینا قابل شخصیص (۱)عمومات (۲) ہیں۔

علائے اصولِ فقد کا کہنا ہے: بعض عمومات نا قابلِ استثناء ہیں۔ان میں کوئی تخصیص نہیں لگائی جاسکتی۔ بینی آیات کالب ولہجہ بتار ہا ہے کہ بیاستثناءاور تخصیص کے قابل نہیں۔ جب بید کہا جار ہا ہے کہ'' ہم نیک لوگوں کے اجر کوضا کع نہیں کرتے'' تواس کے معنی بیر ہیں کہ نیک عمل کی حفاظت، مقام ذوالجلال کی اقتضاء ہے اور بیرمحال وناممکن ہے کہ پروردگار ذوالجلال کی موقع پر اپنے مقام ذوالجلالیت سے دستبردار (۳) ہوتے ہوئے کسی نیک عمل کوضائع کردے۔

 ۲۔ اس مقام پرائیک اور آیت کی جانب بہت زیادہ استناد کرتے ہوئے ،اے مذکورہ دعوے (۳) کی صریح وواضح دلیل کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔

ان الذين امنوا و الذين هاهوا و الصابئون و النصارئ من امن بالله و اليوم الآخر و عمل صالحا

- ا۔ کسی عام اور ہمہ گیرقانون کے تحت آنے والی تمام اشیاء میں سے کسی شئے یا اشیاء کوخارج کرنا یعنی نہ کورہ قانون سے متثنیٰ قرار وے کرخارج کردینا۔ مثلاً ہرتم کی مٹی کا کھانا حرام ہے سوائے ترمت سیدالشہد اُو کے۔ یہاں تربت سیدالشہد اء کوتمام مثیوں پر لاگو حرمت کے عمومی تھم سے خارج اورمتثنیٰ قرار دیا جارہا ہے۔ (مترجم)
- ۲۔ عموم کی جع بھم کی ہمہ گیری بھومیت ہشمولیت اور کلیت ۔ مذکور ہ بالامثال میں مٹی کھانے کی حرمت ، ہرتنم کی مٹی کے لئے ہے۔ لہذا بیقکم ہمہ گیراور کلیت رکھتا ہے۔ لیکن قبر سیرالشہد اء کی مٹی کواس تھم سے خارج کر دیا گیا ہے۔خارج کرنے کا بیمل تخصیص کہلا تا ہے۔ (مترجم)
- ۳۔ یعنی خدااپ آپ سے خدائی کوسلب کرلے اور خدانہ رہے۔اب کیونکہ بیام رناممکن ہے لہذا مقام الوہیت کے کمی بھی لا زمدے دستبر دار ہونا بھی ناممکن ہے۔اور مقام الوہیت و ذوالجلالیت کے لوازم ومقتضیات میں سے ایک، نیک عمل کوضائع نہ کرنا بھی ہے۔(مترجم)
  - ٣- يعني كمي خاص دين كاييروكار بهونا ضروري نبيل بلكه صرف نيك عمل انجام دينا حيا بيني \_ (مترجم)

فلا خوف عليهم و لا هم يحزنون. (سورها كده\_٢٩)

(خلاصتر جمہ) وہ لوگ جوابیان لائے اور جولوگ یہودی ہوئے (نیز) صابئین اور میسائی، جوبھی اللہ اورروز آخرت پرایمان لائے اور عملِ صالح انجام دے بس انہیں نہ تو کوئی خوف ہوگا اور نہ ہی وہمگین ہوں گے۔

اس آیت میں عذاب سے نجات اور فلاح پانے کی تین شرائط بیان کی گئی ہیں۔خدا پرایمان ، قیامت پرایمان اور نیک عمل ،کوئی اور قید نہیں لگائی گئی۔

بعض نام نہادروش خیال حضرات نے تو ایک قدم اور آ گے بڑھا کر سے کہد دیا کہ بیا اندیا وانصاف اور نیک عمل کی وقت دینے کے لئے آ کے اور 'نحذ الغابات و اتو ک المعبادی '' (مقد مات اور تمہیدی) مورکو چھوڑ و (بعنی ان کی صحت و سقم کے چکر میں مت پڑو) صرف مقصد پر نظر رکھو ) کے قانون کی بناء پڑ میں بیدماننا چاہئے کہ نیک عمل حتی خدا اور قیامت کے متکر ول سے بھی قبول کیا جائے گا۔ لہذا ثقافت ،حفظانِ صحت ،معاشیات ، سیاست اور معاشر تی شعبوں میں انسانیت کے لئے متکر ول سے بھی قبول کیا جائے گا۔ لہذا ثقافت ،حفظانِ صحت ،معاشیات ، سیاست اور معاشر تی شعبوں میں انسانیت کے لئے عظیم خدمات انجام دینے والے خدا اور قیامت کے متکر ،ایک اج عظیم کے متحق ہیں۔

البنته بیرحفزات''انا لانضیع اجو من احسن عملاً ''یا''فمن یعمل مثقالَ ذرة خیواً یوه ''جیسی آیات کے ذریعے بھی استدلال کر کتے ہیں لیکن ندگورہ بالا آیت (مائدہ ۲۹) جیسی دیگر آیات ان کے مدعا کو ثابت نہیں کرتیں بلکہ اس سے متضاد ومتصادم ہیں۔(۱)

آ ہے اب دوسرے گروہ کے دلائل کوملا حظہ کرتے ہیں۔

## المنازية المالية

روثن اورآ زادخیال حضرات کے مدمقابل کہ جن کے نظریے کے مطابق ہروضع وقطع کے حامل شخص سے نیک عمل قبول کیا جائے گا ہخت گیر ندہجی افراد واقع ہوئے ہیں۔ان کا طرز تفکر روثن خیال حضرات کے بالکل متضاد ہے۔ان کا کہنا ہے: ناممکن ہے کہ غیر مسلموں کا کوئی عمل قبول کیا جائے۔ کفار اور غیر شیعوں کاعمل دوکوڑی کے برابر بھی نہیں۔کافر اور غیر شیعہ بذات خود

ا۔ کیونکہ سورۂ مائدہ کی ۱۹ ویں آیت بہر حال چند مخصوص اویان اورعقائد پر کاربندر ہے کے نتیج میں اخروی فلاح کا اعلان کررہی ہے۔جبکہ روش خیال حضرات کے مطابق ضروری نہیں کہ کسی خاص دین کا پیرو کاررہ کربی عمل خیر بجالا یاجائے بلکے عمل خیر کسی ند ہب وفرقے کی قید میں آئے بغیر ہی جزاو صلے کا مستحق ہوتا ہے۔ بنابریں انا لانصب بعد یافعین یعمل مشق ال ... جیسی آیات جو کسی بھی ند ہب کی قید لگائے بغیر نیک عمل کی جزاء کا اعلان کررہی تھیں ، روش خیال حضرات کے دعوے کی زیادہ بہتر ولیل ہیں۔ (مترجم) مطرود(۱) ومستر دہیں لہذاان کاعمل بھی ہررجہ اولی مطرود ومستر وہے۔ان حضرات کی بھی دودلیلیں ہیں عقلی اور نقل۔

ا۔ عقلی دلیل: ان کی عقلی دلیل ہیہ کہ اگر غیر مسلم یا غیر شیعہ حضرات کاعمل بھی ہارگا والہی میں مقبول واقع ہوتو مسلم وغیر مسلم اورائی طرح شیعہ اور غیر شیعہ میں کیا فرق ہے؟ ان کے درمیان فرق ہیہ کہ شیعہ مسلمان کے اعمال مقبول اور غیر مسلم یا غیر شیعہ مسلمان کے اعمال مقبول اور غیر مسلم یا غیر شیعہ مسلمان کے اعمال مستر دہونے چاہئیں۔ بیفرق یوں رکھا جائے کہ شیعہ مسلمانوں کو ان کے ہرے اعمال پر عذا ب نہ ہواور ان کے علاوہ بقیہ لوگوں پر عذا ب ہو لیکن اگر ہی ہا جائے کہ نیک اعمال پر فذکورہ بالا دونوں گروہوں کو اجروثو اب اور برے اعمال پر دونوں گروہوں کو اجروثو اب اور برے اعمال پر دونوں گروہوں کو اجروثو اب اور برے اعمال پر دونوں گروہوں کو اخروثو اب اور برے اعمال پر دونوں گروہوں کو اخروثو اب اور برے اعمال پر دونوں گروہوں کو انہ کا قو کھران کے درمیان فرق کیا ہوا؟ فذکورہ صورت میں اسلام اور شیخ کا فائدہ کیا؟ کا فروسلم اورائی طرح شیعہ وغیر شیعہ کے اعمال کے بکساں اور مساوی ہونے کے معنی اس کے علاوہ پھواور نینے ہے۔

کا فروسلم اورائی طرح شیعہ وغیر شیعہ کے اعمال کے بکساں اور مساوی ہونے کے معنی اس کے علاوہ پھواور نینے ہے۔

۳۔ نقلی دلیل: نذکورہ استدلال کےعلاوہ بیر حضرات قر آن کریم کی دوآیات اور چندا حادیث وروایات کو بھی اپنی دلیل کے طور بر پیش کرتے ہیں۔

قر آن کریم کی بعض آیات میں صراحنا کا فر کے عمل کوغیر مقبول کہا گیا ہے۔ای طرح متعدد روایات کے مطابق غیر شیعہ یعنی ولایت اہل ہیت کے نہ ماننے والوں کے ممل کو بھی قبول نہ کیا جائے گا۔

سورہُ مبارکدابراہیم طلقتامیں خداوند تعالی نے کفار کے اعمال کوالی را کھے تھیبہہ دی ہے جوطوفانی ہوا کے ذریعے اڑ کر منتشر ہوجائے ۔ آیت ذیلا درج ہے:

مثل الذين كفروا بربهم اعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لايقدرون مما كسبوا على شيء ذلك هو الضلال البعيد. (سورة ابرائيم ١٨٠)

(خلاصہ ترجمہ) اپنے پروردگار کے بارے میں کفر کرنے والوں کی مثال بیہ ہے کہ ان کے اعمال ایسی را کھ کی مانند بیں جے ایک طوفانی روز، تیز ہوااڑا کرلے جائے۔ جو چیز انہوں نے کمائی ہے، اس میں سے کوئی چیزان کے ہاتھ نہیں آئی۔ یہی ہے وہ گہری گمراہی۔

سورہ مبارکہ نور میں کفار کے اعمال کوا بسے سراب کی ما نند قرار دیا گیا ہے جو'' پانی نما'' ہے لیکن قریب جانے پر پچھنیں۔ اس آیئے کریمہ کے مطابق آتھوں کو چندھیا دینے والی بڑی بڑی خدمات جوبعض سادہ اوحوں کی نظر میں حتی انبیائے کرام کی

ا- مطروداتم مفعول، جےدوركرديا كيا تو-راندؤدرگاه-(مترجم)

ز حمتول ہے بھی بڑی ہیں اگر خدا پر ایمان کے ہمراہ شہوں تو بیچ و پوچ ہیں اوران کی عظمت اور بڑائی خیال ہے، ہالکل سراب کی طرح ۔ آیت ملاحظہ کیجیئے:

و الذين كفروا اعمالهم كسرابٍ بقيعةٍ يحسبه الظمآنُ ماءً حتى اذا جاء ه لم يجده شيئاً و وجد الله عنده فوفّيه حسابه، و الله سريع الحساب. (سورةٌ تور\_٣٩)

(خلاصہ ترجمہ) اورصاحبانِ کفر کے اعمال ریگتان کے سراب کی مانند ہیں جنہیں پیاسا پانی سجھتا ہے۔ یہاں تک کہ جب وہ اس سراب کے پاس آتا ہے تو وہاں وہ پچھنہیں پاتا اور وہاں خدا کو پاتا ہے جواس کی بوری پوری حساب ری کرتا ہے اورخدا بہت جلد حساب چکاتا ہے۔

پیمثال کفار کے ٹیک اعمال کے بارے میں ہے جو بظاہر نیک دکھائی دیتے ہیں۔ان کے برےاعمال تو الامان والحفیظ۔ اس کے بارے میں مذکورہ بالا آیت کے بعد یوں ارشاد ہوتا ہے:

او كظلمات في بحرٍ لُجيّ يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ظلمات بعضها فوق بعض اذا اخرج يده لم يكد يراها و من لم يجعل الله له نوراً فما له من نورٍ .

(خلاصہ ترجمہ) یا گہرے سندر کی تہدیش ظلمتوں کی مانند کہ جے پے در پے موج اپنی لپیٹ میں لے رہی ہے۔اس پرابر بھی ہے۔ تلے اوپر ظلمتیں عالم بیہے کہ ہاتھ کو ہاتھ بھا گی نہیں دے رہا۔جس کے لئے خدا نور قرار نہ دے پھراس کے لئے ہرگز کوئی نورنہیں۔

موخرالذکرآیت کواول الذکرآیت کے ساتھ ضم کر کے بینتیجہ نکاتا ہے کہ کفار کے نیک اعمال اپنی تمام تر ظاہری خوبصور تی کے باوجودا کیک ہے حقیقت سراب میں اوران کے برے اعمال تو خدا کی پناہ! شرورشراور تاریکی پرتاریکی۔ مذکورہ آیات کا فرکے ممل کی حقیقت کوواضح کر دیتی ہیں۔

اب جہاں تک غیرشیعہ مسلمانوں کے عمل کا سوال ہے تو ہم شیعوں کے نقط ُ نظر سے روایات اہل بیت ان کی صورتحال کو واضح کردیتی ہیں۔

اس سلسلے میں روایات کی کثیر تعداد موجود ہے۔خواہش ند حضرات ان کتب کی جانب رجوع کر سکتے ہیں۔اصول کا فی جلد اول کتاب الحجة ،جلد دوم کتاب الا بمان والکفر ، وسائل الشیعہ جلداول ابواب مقد مات العبادات ،متدرک الوسائل جلداول ابواب مقد مات العبادات ،متدرک الوسائل جلداول ابواب مقد مات العبادات ، بحار الانوار ابحاث معاد ، اٹھارواں باب (باب الوعد والوعید والحبط والنگفیر ) جلدہ فتم طبع قدیم باب ۱۲۲۷ ورپائل الشیعہ سے بطور مثال درج کر رہے باب ۱۲۲۷ ورپائل الشیعہ سے بطور مثال درج کر رہے

يل.

محر بن مسلم کا کبنا ہے کہ میں نے امام باقر طلط کا کوفر ماتے سنا: '' جو بھی خدا کی عبادت کرے اور اس کی عبادت میں اپنے آپ کو زحت میں وال دے اور خدا کے معین کروہ اپنے امام کونہ مانے تو اس کا عمل غیر مقبول، وہ خود گراہ اور سرگردال ہے۔ اور خدا ت اعمال کو وقت میں اور اگر اس حال میں مرجائے تو اس کی موت اسلام پرنہیں بلکہ اس کی موت کفرو خدا ہوئے اور نفاق کی موت ہے۔ اے محمد بن مسلم! جان لو کہ ظلم کے بانی اور ان کے پیروکار دین خدا سے خارج ہیں خود گراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی گراہ کیا۔ ان کے انجام و یے ہوئے اعمال اس راکھ کی مانند ہیں جو ایک طوفانی روز تیز ہواؤں کا باز بچے بن حاسے دوسروں کو بھی گراہ کیا۔ ان کے انجام و یے ہوئے اعمال اس راکھ کی مانند ہیں جو ایک طوفانی روز تیز ہواؤں کا باز بچے بن جائے۔ کیونکہ بیلوگ اپنی کمون کی کی چیز کو نہ پاسکیں گے۔ بیون گراہی ہے۔

(وسائل الشيعه جلدا تجزاول مصفحه ٩)

یہ ہیں ان لوگوں کے دلائل کہ جن کے مطابق سعادت اور فلاح کی بنیا دایمان واعتقاد ہے۔

اس نظریے کہ بعض عامیوں نے تو افراط کا شکار ہوکر محض ایمان کے دعوے اور اس سے منسوب ہونے کو بی فیصلہ کن معیار قرار دے دیا۔ بنوامیہ کے زمانے میں ''مرجد'' اس سوچ کی ترویج کیا کرتے تھے۔ بنی امیہ کے خاتے کے بعد خوش محتی سے ان کا بھی خاتمہ ہوگیا۔ اس زمانے میں ایکہ محصوبین بیابی سے الہام یافتہ شیعی افکار، مرجہ کے مدمقابل ڈٹ گئے لیکن شوک کے تقست کہ ابھی پچھ مجھ سے مرجہ افکارا یک اور لبادہ اور ھرکر سادہ لوح شیعوں کی صفوں میں گھس آئے ہیں۔ عام شیعوں کی قسمت کہ ابھی پچھ مرس سے بہی سوج شیعوں کی ایک تعدادام میر المونین بیائے سے مرجہ افکارا یک اور لبادہ اور سے کا ذریعیہ بھتی ہے، اورادھ کچھ برس سے بہی سوج شیعوں کی بیما ندگی کا سبب شار کی جاتی ہے۔ اس زمانے کے درویش اور متصوف حضرات ایک اور انداز اور سے بہانے سے عمل کی شختیر کرتے ہیں۔

یہ حضرات جلاوصفائے قلب (۱) کی آ ڑ لے کرعمل کوحقارت کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں، جبکہ قلب کی حقیقی جلا عمل کی موید و محرک (۲) ہے،اس سے متصادم نہیں۔

ان کے مقابلے میں ایسے لوگ بھی ہیں جنہوں نے عمل کی اہمیت وقدر وقیت کواس قدر بردھایا کہ مرتکب کبیرہ کو کا فرکہہ دیا۔خوارج کا بھی عقیدہ تھا۔ بعض علمائے کلام ،مرتکب کبیرہ کو نہ مومن مانتے تھے اور نہ کا فرراس سلسلے میں ان کا نظریہ ''منزلة بین المز کتین'' (۳) تھا۔

> ا۔ لیمنی بنیادی چیز قلب کی نورانیت و پاکیزگی ہے۔خوا گل صالح انجام دیا جائے یائییں۔(مترجم) ۲۔ لیمنی عمل صالح کی تائید کرتے ہوئے اس کی جانب دھکیلتی ہے۔(مترجم) ۳۔ کفروا بمان کی منزلوں کے بچھیں ایک منزل۔(مترجم)

اب اس مقام پرجمیں بیدد بکینا ہے کہ ان نظریات میں ہے کونسانظر بیتی ہے کیا اصالۃ الاعتقاد (۱) کو پیچے مانیں یا اصالۃ العمل (۲) کو؟ یا کوئی تیسری صورت بھی ہے؟

یبال سے ہم ایمان واعتقاد کی قدرو قیت اوراہمیت پر گفتگو شروع کرتے ہیں۔

## ايالىكاقىد ئىچە:

ایمان کی قدرو قیت کے بارے میں بحث تین مراحل پر شتل ہے:

ا۔ کیا تو حید، نبوت اور معادیا شیعہ نقطہ نظر کے مطابق ان کے علاوہ امامت وعدل جیسے اصول دین پراعتقاد وایمان نہ رکھنا ہر مفروضہ صورت میں انسان کوعذاب البی کامستنق قرار دیتا ہے؟ یا اس بات کا امکان ہے کہ مذکورہ بالا اصولوں پرایمان ہے محروم بعض افراداس سلسلے میں معذور ہوں اور ایمان نہر کھنے کے باوجود معذّب نہوں؟

۲- گیانیک عمل کی حتمی شرط قبولیت ایمان ہے؟ ہالفاظ دیگر کیاغیر مسلموں یاغیر شیعہ حضرات کا کوئی بھی نیک عمل درجهً قبولیت نہ یائے گا؟

سے کیا کفروا نکار، اٹمال کے حیط اورا کارت ہوجانے کا باعث نہیں؟

آ ئندہ صفحات میں ہم انہی تینوں سوالات کے جوابات کو واضح کریں گے۔

#### الركا كالأد.: الركا كالأد.:

بلاشبہ کفر کی دواقسام ہیں: ایک تو ضدیت اور عناو کی بنیاد پر گفر جے کفر بھو دکہا جاتا ہے اور دوسری از روئے جہالت و نادانی اور حقیقت سے ناوا تفیت کی بناء پر گفر۔اول الذکر کے سلسلے میں مسلمہ عقلی نوفلی دلائل بیہ کہتے ہیں کہ حق کی شناخت کے بعد چوخص دیدہ و دائشتہ حق کے ساتھ عناد اور جٹ دھری کا مظاہر ہ کرتے ہوئے اس کا اٹکار کرے وہ مستحق عذاب ہے ۔لیکن موخر الذکر کے بارے میں سے کہنا جا ہے کہ اگر جہالت و نادانی انسان کی اپنی تقصیراور کوتا ہی کی بناء پر نہ ہوتو عفو و مغفرت الٰمی اس کے شاملِ حال ہوگی۔

اس مسئلے کی وضاحت کے لئے ہم تسلیم (٣) وعناو (٧) پر روشنی ڈالیں گے قرآن کریم کاارشاد ہے:

ا- صرف صحح اعتقادی بنیادی چیز ہےخواہ مل ہویانہ ہو۔ (مترجم)

۲- صرف عمل بی بنیادی چیز ب،خواه اعتقاد میچی بویانه بور (مترجم)

۳- تسلیم: جھک جانا، قبول کر لینا۔ (مترجم) میں۔ عز

۴ عناد: ضدیت اوربث دهری - (مترجم)

## یوم لاینفع مال و لاہنون الا من اتبی الله بقلب سلیم. (سورهٔ شعراء۔۸۸و۸۹) (خلاصه ترجمه) وه دن که جب مال اورفرزندانسان کے کی کام نیآ کیں گے بجزمید کہ جوخداکے پاس قلب سلیم لے کرآئے۔

## فلم كسيات:

حقیقت کے سامنے سرتنکیم ٹم کر دینا، طہارت قلب کی بنیا دی شرط ہے۔ تشکیم کے قین مراحل ہیں۔جسم کالشکیم ہوجانا، عقل کانشکیم ہوجانااور دل کالشکیم ہوجانا۔

جب دوجریف ایک دوسرے سے نبرد آز ماہوتے ہیں اور طرفین میں سے کسی ایک کوشکست کا احساس ہونے لگے تو ممکن ہے وہ شلیم ہوجائے۔اس طرح کی تسلیم میں شکست خور دو حریف اپنے ہاتھوں کوبطور' دشلیم'' اوپراٹھا کر جنگ بندی کا اعلان کرتا ہے اور اپنے حریف کے تابع ہوجاتا ہے۔ یعنی حریف کے تھم کے مطابق عمل کرتا ہے۔

اس طرح کی تشاییم میں جسم و بدن تو تشاییم ہوجا تا ہے لیکن سوچ اور فکر تشاییم نہیں ہوتی بلکہ مسلسل سرکھی اور نافر مانی کے منصوبے بناتی رہتی ہے۔ ذبین اس فکر میں مشغول رہتا ہے کہ کیونکر مجھے فرصت ملے اور میں اس حریف پر غالب آ جاؤں ، یہ اس کی عقل وسوچ کی صور تھال ہوتی ہے اور اس کے جذبات واحساسات وشمن پر مسلسل لعن وطعن کر رہے ہوتے ہیں۔اس طرح کی تشایم جسم و بدن تک محدود ہے۔ جبر وطاقت کے ذریعے فتح کی جانے والی اقلیم کی آخری صدیجی ہے۔

سنایم کا دوسرا مرحلے عقل وسوی کی تناہم ہے۔ منطق واستدلال ہی وہ طاقت ہے جوعقل کوشلیم کی منزل پر لائکتی ہے۔
یہاں جر وطاقت اور زور ہاز وقطعا کا رآ مدنیں۔ یہ بات قطعا ناممکن ہے کہ کسی طالبعلم کو ز دوکوب کر کے یہ مجھایا جائے کہ
شلث کے زادیوں کا مجموعہ دو قائمہ زاویوں کے برابر ہے۔ ریاضیات کے مسائل استدلال کے ذریعے ثابت گئے جاتے
ہیں۔ کسی اور طریقے سے ان کا اثبات ممکن نہیں۔ تفکر واستدلال عقل کو سرتناہیم خم کرنے پر مجبور کر دیتے ہیں۔ اگر تسلی بخش دلیل
موجود ہوا ہے عقل کے سامنے پیش کیا جائے اور عقل اسے بچھ لے تو پھرخود بخود تناہم ہوجاتی ہے ، خواہ دنیا ہیں موجود طاقتیں
لاکھ کہیں کہ سرتناہیم خم نہ کرو، اس بات کونہ مانو۔

مشہور بیہ ہے کہ زمین کی گردش اور سورج کی مرکزیت پراعقاد کے جرم میں جب کیلیلیو پرتشدد کیا جارہا تھا تو اس نے آگ میں ڈالے جانے کے خوف ہے اپنی اس سائنسی دریافت ہے تو بہ کی ، اس وقت وہ زمین پر پچھ ککھ رہا تھا، بوگوں نے جاگر دیکھا تو پہکھا تھا

''گیلیلیوی توبہ سے زمین کی گردش نہیں تھے گی''

جبر وتشد دانسان کو زبانی پشیمانی کے اظہار پر تو مجبور کرسکتا ہے لیکن جب تک منطق واستدلال کی طاقت کا استعال نہ کیا جائے اس وقت تک اس کی سوچ سرتسلیم خم نہیں کرتی ۔

> قل ہاتوا ہو ہانکہ ان کنتہ صادقین. (سورٹمل ۲۳) (خلاصة رجمہ) (اےرسول) کہدو،اگرتم سچے ہوتوا پٹی دلیل لے کرآ ؤ۔

تسلیم کا تیسرامرحد سلیم قلب ہے۔ ایمان کی حقیقی روح ، سلیم قلب ہے۔ زبانی ، فکری یاعقلی سلیم اگر قلبی سلیم کے ہمراہ نہ ہوتو وہ ایمان ٹیبس قلبی سلیم السیم قلب ہے۔ ہمراہ نہ ہوتو وہ ایمان ٹیبس قلبی سلیم انسان کے سرتا پا وجود کی سلیم کے ہموبہوساوی اور ہرقتم کے عناداور ہت دھری کے منافی ہے۔ ممکن ہے کوئی شخص حتی عقلی و منطقی لحاظ ہے سرتسلیم تم کردے کین اس کی روح تسلیم نہ ہو۔ جب کوئی انسان تعصب، عناد، ہے دھری یا ذاتی منافع کی بناء پر حقیقت کوئیس مانتا تو اس کی فکر ،عقل اور سوج تو مقام تسلیم پر ہوتی ہے لیکن روح سرکش و ہے دورای بناء پر ایسے مخص کوایمان ہے محروم کہا جاتا ہے۔ کیونکہ ایمان کی حقیقت ول وجان ہے تسلیم کرنا ہے۔

ارشادِ پروردگارہے:

یا ایھا الذین امنوا اد محلوا فی السلم کافّة و لا تتبعوا محطوات الشیطان. (سورہ یقرہ۔۲۰۸) (خلاصترجمہ) اے ایمان والواسب کے سب سلم میں داخل ہوجاؤاور شیطان کے نقش قدم کی پیروی نہ کرو۔ یعنی تنہاری روح تنہاری عقل کے ساتھ نبرد آزمائی نہ کرے ہتہارے جذبات واحساسات تنہارے ادراک وشعور کے ساتھ جنگ نہ کرنے لگیں۔

قرآن کریم میں مذکورشیطان کا واقعہ کفر قلب اور تسلیم عقل کا ایک نمونہ ہے۔ شیطان خدا کی شناخت رکھتا تھا، قیامت کو مانتا تھا، انبیاءاوران کے اوصیاء کوخوب جانتا تھا اوران کے درجات کامعتر ف تھالیکن اس کے باوجود خدانے اسے کافر کا نام دیتے ہوئے اس کے بارے میں فرمایا:

> و كان من الكافرين. (سورة بقره ٢٥٠) (خلاصة رجمه) اوروه كافرول ميس عقار

شیطان کا خدا کی شناخت رکھنے کی دلیل،قر آن کریم کا بیصرت کاعلان ہے کہ وہ خدا کی خالقیت کامعتر ف تھا۔خدا کو مخاطب کرتے ہوئے شیطان نے کہا:

خلقتني من نار و خلقته من طين. (سوره اعراف-١٢)

# (خلاصةر جمه) تونے مجھےآگ سے خلق کیااورائے مٹی سے خلق کیا۔

اورروزِ قیامت پرایمان کی دلیل شیطان کامیه جمله ہے:

أنظرني الى يوم يبعثون. (سوره اعراف ١٢٠)

(خلاصہ ترجمہ) (اے پروردگار) مجھے انسانوں کے اٹھنے تک کی مہلت دے۔( یعنی روز قیامت )۔ اورانبیاء ومصومین ﷺ کی شناخت رکھنااس جملے سے سامنے آتی ہے:

فبعزتك لاغوينهم اجمعين الاعبادك منهم المخلصين. (سوروص ٨٢-٨٢)

( خلاصہ ترجمہ ) تیمری عزت کی قتم میں آ دم کی تمام اولا دکو گمراہ کروں گا ،سوائے ان میں سے تیمرے خالص کر دہ بندوں کے۔ من

'' د پخلصین'' خدا کے وہ بندے ہیں کہ جن کاصرف عمل ہی مخلصا نہیں بلکہ ان کاسرتا یا وجود غیر خدا ہے مبرا دمنز ہ ہے۔ بیہ ا

وہی اولیائے الی اور خطاء سے پاک معصومین ہیں۔ شیطان انہیں بھی پیچانتا تھااوران کی عصمت بربھی اعتقادر کھتا تھا۔

تشلیم خم کردینا کسی مخلوق کومومن قراردینے کے لئے کافی نہیں بلکداس کےعلاوہ ایک اور چیز کی بھی ضرورت ہے۔

کیاسب ہے کدان تمام معرفتوں کے باوجو دقر آن کریم نے شیطان کو کفار میں ہے شار کیا ہے؟

جواب واضح ہے، کیونکہ اس کے ادراک وشعور نے تو حقیقت کو قبول کرلیالیکن اس کے جذبات حقیقت سے نبر دآ زمائی کے لئے اٹھر کھڑے ہوئے اس کے دل نے عقلی ادراک کے سامنے محاذ آرائی کرلی۔ اس نے حقیقت کو قبول کرنے سے انکار کردیا، ہزرگی اور بڑائی کا طالب بنااوراس کا قلب شلیم نہ ہوا۔

## 

ہم لوگ معمولاً جب تمی کے بارے میں ہے کہتے ہیں کہ فلال شخص مسلمان ہے یانہیں تو ہم هیقتِ حال کو لوظ خاطر نہیں رکھتے ۔ جولوگ کمی مخصوص جغرافیائی خطے میں زندگی بسر کرتے ہیں اور اپنے والدین کی دیکھا دیکھی قانون وراثت کے تحت مسلمان ہوجاتے ہیں، ہم بھی انہیں مسلمان کہتے ہیں۔اور کسی دوسرے ماحول وحالت میں رہنے والے ان لوگوں کو جواپنے والدین کی دیکھادیکھی کسی بھی دین کے بیروہیں یا بکسر بے دین ہیں، غیر مسلم کہتے ہیں۔

واضح رہے کہ نہ تو مسلمان ہونے کے لحاظ ہے اور نہ ہی غیر مسلم یا کا فر ہونے کے لحاظ ہے اس چیز کی کوئی زیادہ اہمیت نہیں ۔ہم میں ہے بہت ہے لوگ جغرافیائی اور دیکھادیکھی مسلمان ہیں۔ہارے مسلمان ہونے کی وجہ بیہے کہ یا تو ہمارے ماں باپ مسلمان تھے یا ہم مسلمان خطے میں پیدا ہوئے اور وہیں پلے بڑھے لیکن درحقیقت جس چیز کی اہمیت ہے وہ حقیق اسلام ہے۔ یعنی کوئی شخص حقیقت کے مدمقابل واقعی قلبی تسلیم کا اظہار کر دے۔ دل کے دروازے کوحقیقت کے لئے کھول دے۔ حق کے سامنے سرتسلیم ٹم کرتے ہوئے اس پڑعمل کرے اور اس کا قبول کر دہ اسلام ایک طرف تو اس کی شخقیق وکوشش کا شمر ہوتو دوسری طرف تسلیم پرمنی تعصب ہے دور ہو۔

اگرکوئی شخص تشلیم کی صفت کا حال ہے لیکن بعض وجو ہات کی بنا پراسلام کی حقیقت اس کے سامنے نہ آسکی تو اس میں اس کی کوئی تقصیر نہیں اور خداوند تعالیٰ بھی اس پر عذاب نازل نہ کرے گا۔ ایسافخض دوز خے سے نجات پانے والوں میں ہے ہے۔ ارشاد پر وردگار متعال ہے:

## و ما كنا معذبين حتى نبعث رسولا. (سوره بن اسرائيل ١٥٠)

(خلاصة رجمه) ہم ایسے ہیں ہی نہیں کہ بغیر رسول کے بھیج ہوئے ( یعنی ججت تمام کئے بغیر )عذاب نازل کردیں۔ یعنی بیام محال ہے کہ خدائے کریم وکیم کی فخص پر ججت تمام کئے بغیرعذاب نازل کردے۔

ای آیت کے ماحصل مضمون کے ذریعے کہ جس کی عقل بھی تائید کرتی ہے،علائے اصول فقدنے'' بہتے عقاب بلابیان' (1) نامی ایک اصطلاح کا انتخراج کیا ہے۔ان کا کہنا ہے کہ فعدائے متعال جب تک کسی بندے پر حقیقت کوآ شکارٹیس کر دیتا،اس کا عذاب کرنافتیج اورنارواہے۔

اس حقیقت کی نشاندہی کے لئے کے ممکن ہے بہت ہے ایسے انسان ہوں جن کی روح تو مرحلہ تشلیم پر ہولیکن وہ خود مسلمان نہ کہلائے جاتے ہوں ،فرانسیبی فلسفی ڈیکارٹ(خوداس کے اپنے الفاظ کے مطابق )ایک اچھی مثال ہے۔

اس کے حالات زندگی کے بارے میں پرکھا ہے کہ اس نے اپنے فلنفے کی ابتداء شک ہے کی۔ اس نے اپنی تمام معلومات کوشک کے ذریعے کا لعدم قرار دے کرصفر ہے شروع کیا۔اورخودا پنی سوچ اوراپنے ہی افکار کوابندائی ترین نقطۂ آغاز پرلے جاکرکہا:

### د مين سوچتا هول لېذا موجود جول-"

اپنے وجود کو ثابت کرنے کے بعداس نے روح کو ثابت کیا اورای طرح اپنے جسم اور خدا کا وجود بھی اس کے لئے یقیی ہو گیا۔ یہاں تک کہ نوبت امتخاب مذہب تک جا پہنچی تو اس نے اپنے ملک کے سرکاری مذہب یعنی عیسائیت کو قبول کرلیا۔ لیکن ڈیکارٹ نے ایک بہت دلچسپ بات کہی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ میں بینہیں کہنا چاہتا کہ دنیا کے مذاہب میں صرف ا۔ لیعنی انسان کے سامنے جب تک کوئی تھم آشکار نہ ہوجائے اور خدا اسے بیان نہ کردے تو اس وقت تک اس تھم کی مخالفت پر عقاب وعذاب کرنا فیتج اور ناروا ہے۔ (مترجم) عیرائیت ہی بہترین فدہب ہے۔ بلکہ میرا کہنا ہے ہے کہ جن فداہب کی جھے شاخت ہے، جن تک میری رسائی ہے ان میں بہترین فدہب میری رسائی ہے ان میں بہترین فدہب میری بیٹا ہے۔ میری جنگ ' حقیقت' نے نہیں۔ شاید دنیا میں کہیں اور کوئی ایسا فدہب ہو جو عیسائیت پر فوقیت رکھتا ہواور جب دنیا کے اس ملک کی بات کرتا ہے جس سے وہ بے خبر ہے اوراس کے باشندے فدہب برحمل پیرا ہیں؟ تو انقاق سے ایران ہی کا نام لیتا ہے کہتا ہے جھے کیا پید؟ مثلاً ہوسکتا ہے ایران میں ایسادین و فدہب ہو کہ جو عیسائیت پر فوقیت رکھتا ہو۔ ایسے لوگوں کو کا فرنہیں کہا جاسکتا، کیونکہ بیہٹ دھری اور عناد نہیں رکھتے کفر کے مثلاثی نہیں، حقیقت کو چھپانا نہیں چپ چپ میلیان اور کا فرکا تقابل (علا کے منطق و فلفہ کی اصطلاح میں) چپاہیا ہوں۔ ایجاب و سلب یا عدم و ملکہ کا نقابل نہیں، بلکہ ضدین کا نقابل ہے۔ یعنی مسلمان و کا فرکا نقابل دو وجودی اشیاء کے نقابل کی ما نند نہیں۔ ا

ا۔ اس بات کو بھے کے لئے ضروری ہے کہ پہلے " تقابل " کو بیان کیا جائے۔

دواشیاء یا دوایسے مقولے جو بیک وقت ایک مقام پرایک ہی گاظ ہے موجود نہیں ہوسکتے ،انہیں متقابلان ( نقابل ر کھنے والی دو اشیاء ) کہاجا تاہے۔اس کی تمین اقسام ہیں۔

ا - تقابل ا يجاب وسلب يا تقابل تقييسين :

یہ نقابل ہمیشدائیک وجودی اور ایک عدمی امر کے درمیان ہوا کرتا ہے۔ جیسے انسان اور لاانسان (غیر انسان)۔ انسان ایک وجودی امر ہے اور غیر انسان لیعنی انسان نہ ہونا ایک عدمی امر ہے اور ای انسان کا عدم ہے۔ ان دونوں (انسان اور غیر انسان) کا اجتماع اور انتفاء بیک وقت ایک ہی جہت ہے ایک ہی مقام پر محال و ناممکن ہے۔ یعنی ایک شئے کو شرقو بیک وقت انسان و لا انسان کہا جاسکتا ہے اور نہ بی اس شئے ہے انسان اور لا انسان وونوں کو بیک وقت سلب اور جدا کیا جاسکتا ہے۔ یادر ہے کہ ایجاب وسلب یانقیض کے درمیان کوئی تیسری شئے یا درمیانی حدثییں۔

#### ٣ ـ تقابل ملكه وعدم ملكه:

یے نقابل بھی ندگورہ بالانقابل کی مانندووا پہے امور کے درمیان واقع ہوتا ہے جن میں سے ایک وجود کی اور دومراعد می ہوا کرتا ہے جیسے بینا کی اور نابینا کی۔ نیز ان دونوں امور کا کسی بھی مقام پر بیک وقت ایک ہی لحاظ سے اجتماع ناممکن ہے۔ البعتہ نقابل نقیصین کے برخلاف اس نقابل میں دونوں امور گواس شے سے بیک وقت سلب کیا جا سکتا ہے۔ جس میں ان دونوں میں سے وجود کی امر کو پانے کی صلاحیت ن بہو۔ مثلاً پھر بیک وقت بینا اور نابینا نہیں ہوسکتا ، لہذا پھر میں ان دونوں امور کا بیک وقت ایک ہی لحاظ سے اجتماع ممکن نہیں۔ البتہ ڈیکارٹ کوہم نے بطور مثال پیش کیا ہے، اس کا ذکر اس لئے نہیں تھا کہ ہم بحث کی بنیادی شرط کی خلاف ورزی
کریں۔ ہم نے ابتداء ہی میں بیشرط لگائی تھی کہ ہمیں اضخاص کے بارے میں اظہار خیال نہیں کرنا ہے۔ ڈیکارٹ کو بطور مثال
ذکر کرنے کا مقصد میں تھا کہ اگر اس کے بیان کر دہ عقائد کو بچائی پر منی فرض کر لیا جائے اورخو داس کے اپنا الفاظ کو مان لیا جائے
جس کے مطابق وہ حقیقت کے سامنے سرتشلیم ٹم '' تھا اور اس سے زیادہ شختیق تک اس کی رسائی بھی نہتی تو وہ فطر تا ایک مسلمان
تھا۔

## 

ایمان کی اہمیت اور قدرو قیت کے بارے میں ہمارا پیش کردہ دوسراسوال بیتھا کے قبولیت انتمال کے سلسلے میں ایمان کس حد تک دخیل ہے؟

جن لوگوں کا کہنا ہے کہ اعمال کفار، ہارگاہ الی میں قبول ہیں،اس سے پیشتر ان کے دلائل کا ذکر کرتے ہوئے ہم نے کہا

<===ابانتفاء کے بارے میں کیا گئے گا؟ کیا پھر کے لئے بینائی اور نابینائی میں ہے کسی ایک وصف ہے متصف ہوناضروری ہے؟ بی نییں، بینقابل نقیصین کی خصوصیت ہے، ملکہ وعدم ملکہ میں وجودی اورعدی امر یعنی بینائی اور نابینائی دونوں کو پھر ہے بیک وقت سلب اور منتقی کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح فرس ( محکور ) بیک وقت عالم ( صفت اور منتقی کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح فرس ( محکور ) بیک وقت عالم ( صفت وجودی ) بیننے کی صلاحیت نہیں لہذا اس ہے عالم وغیر عالم ( جائل ) دونوں اوصاف کو بیک وقت سلب کیا جاسکتا ہے۔

#### ٣- تقابل ضدين:

ندکورہ بالا دونوں نقابلوں کے برخلاف بیرتقابل دووجودی امور کے درمیان ہوا کرتا ہے اور بیدونوں دجودی امر کسی شے کی صفت واقع ہوتے ہیں۔مثلاً سفیدوسیاہ۔واضح ہے کہ سفید بھی رنگ ہے اور وجودی امر ہے اور سیاہ بھی ،ان دونوں ضدوں کو بیک وقت اجتماع ناممکن ہے لیکن میمکن ہے کہ کوئی شے ان دونوں ضدوں ہے فالی ہوجائے یعنی نہ سیاہ ہونہ سفید بلکہ مثلاً سرخ ہو۔

ان تنغول نقابلوں میں اجتماع ای صورت میں محال ہوگا کہ جب معروف شرا کہ کمل ہوجا کیں۔

اب مسئلہ اسلام وکفر کی جانب آتے ہیں۔ محترم مصنف ؒنے فرمایا ہے کہ مسلمان اور کافر کا نقابل ، نقابل ضدین ہے، لبذا ضدین کی فرکورہ بالا وضاحت کو مدنظر رکھتے ہوئے بیٹیجہ ڈکلتا ہے کہ اسلام وکفر کا محتص میں بیک وفت جے جنہیں ہو سکتے لیکن کیا اسلام وکفر کا کسی شخص سے بیک وفت سلب کیا جاٹانا ممکن ہے؟ جس طرح سے سیاہ وسفید میں نقابل ضدین کا معنی بیہ ہے کہ کسی جسم کا بیک وقت سیاہ و سفید ہونا محال ہے لیکن بیسے کہ کسی جسم کا بیک وقت سیاہ و سفید ہونا محال ہوائی طرح سے کفر واسلام کا بیک وقت سامہ کسی شخص سے سلب اور جدا کیا جانا ممکن ہے اور ایسے محض کو جہاں مسلمان ٹیس کہا جاسکتا تو وہاں کا فرجھی ٹیبس کہا جاسکتا۔ (مترجم)

کہ ان حضرات کا کہنا ہے: کیونکہ عمل کا حسن وقبح اور نیک و ہد ہونا ذاتی اور اس کی حقیقت میں داخل ہے، بیعنی نیک عمل کی ماہیت وحقیقت ،خواہ کا فرے انجام پائے یا مسلمان ہے، نیک ہے۔ ادھر خداوند تعالٰی کا تمام بندوں سے بکسال اور مساوی تعلق ہے لہذا ہارگاہ البی میں بہر صورت اسے قبول ہونا چاہے۔ کیونکہ اچھا عمل جس کے ہاتھوں بھی انجام پائے اچھا ہے اور براعمل جس کے ہاتھوں انجام پائے براہے۔

اس مقام پرہم یہ کہیں گے کہ نذکورہ بالا استدلال مجھے ہے لیکن اس میں ایک بنیادی نکتے کولمحوظ خاطر نہیں رکھا گیا جس کی وضاحت کے لئے ہم مجبور اُاصول فقد کی ایک اوراصطلاح کو بیان کریں گے۔اس اصطلاح کے مطابق حسن وقتح کی دواقسام ہیں .فعلی اور فاعلی۔

ہر عمل کے دو پہلواور دوڑخ ہوا کرتے ہیں:

عمل کے وہ وہ پہلویہ ہیں؛ ایک تو معاشرے اور جن ظروف ہیں عمل منصۂ ظہور میں آیا ہے، وہاں عمل کے مفیدیا مصر اثرات کے پھیلاؤ کی حداور دوسرے عامل کی ذات ہے عمل کے انتساب کی حد،اس کی ذات ہیں عمل کا نفوذ ورسوخ،اس کے وہ روحی اور نفیاتی عوامل جواس عمل کا باعث ہے ہیں اور دہ اہداف و مقاصد کہ جن تک رسائی کی خاطر عامل نے اس عمل کو وسیلہ ورابط قرار دیا ہے۔

اول الذكر كے سلسلے ميں بيدد مكينا پڑے گا كەمفيد يامفزعمل كا دائرہ اثر كہاں تک تھا؟ اور موخرالذكر پہلو كے سلسلے ميں بيد د مكھاجائے گا كەعامل نے اپنی روح اورفكر كوكس راستے برگا مزن ركھاءاس كی منزل مقصود كياتھی؟

مفنریا مفیدائرات کے لحاظ سے انسانی اعمال قرطا می تاریخ پرشت ہوجائے ہیں اور تاریخ ان کی تعریف یا ندمت کر کے
ان کے بارے میں اپناقطعی فیصلہ سنادیتی ہے، لیکن انسانی روح پران اعمال کے اثرات کس قدر گہرے ہیں میصرف عالم بالا
اور ملکوت میں ہی درج ہوسکتا ہے۔ قلم وقرطاس تاریخ ایک عظیم اور موثر عمل کی تلاش میں ہیں اور ای کو تحسین و تعریف کی نگاہ
سے دیکھتے ہیں، لیکن پروردگار عالم کا ملکوتی قرطاس فدکورہ جہت کے علاوہ آیک" جاندار" زندہ عمل کی تلاش میں ہے۔قرآن
کریم کافرمان ہے:

الذی خلق المموت و الحیوۃ لیبلو کم ایکم احسن عملاً. (سورہ ملک۔۲) (خلاصہ ترجمہ) وہ جس نے موت وزندگی کو خلق کیا تا کہ تمہیں آ زمائے کہتم میں ہے کس کاعمل بہترین ہے۔ فرمایا ''بہترین عمل''' سب سے زیادہ عمل نہیں'' کہا کیونکہ اہم ترین بنیادی قلتہ بیہ ہے کہ ہم کس باطنی وروحی جذب سے متاثر ہوکر کسی عمل کو انجام دے رہے ہیں، اپنی متعلقہ حرکات وسکنات پر مشتمل عمل کے خاہری خاکے سے قطع نظر کہ جس ک معاشرے میں اپنی ایک تا خیروحیثیت ہے ،ہمیں یہ بھی ویکھناپڑے گا کہ معنوی وروی کا ظاھے ہم حقیقتا کس رائے پرگامزن ہیں۔
بات اتنی آسان نہیں کہ صاحب! جو پچھ ہے 'دعمل' ہے'' کام' ہے، عضلات واعضاء کی استعال شد وتو انائی ہے۔ اب
رہی بات سوچ اور نیت کی تو ان کی حیثیت عمل کے مقد ہے اور تمہید کی حد تک ہے ۔ نیت محض ایک وہنی مقولہ ہے، مقد مہ (۱) ہے
اور ذوالمقد مہ (۲) ۔ اصلی چیز ذوالمقد مہ ہے ،خواہ مقد ہے کی کیفیت کیسی ہی رہی ہو ۔ جی نہیں ،سوچ اور نیت کی اصالت (۳)
عمل کی اصالت ہے کم نہیں ۔ سوچ ، نیت اور عقید ہے کو اصالت نہ دے کر انہیں وہنی وتضور اتی معنی و مفہوم تک محدود تمہید کی حیثیت دینے والا طرز تفکر یقیناً ایک مادی طرز تفکر ہے۔ اس بات سے قطع نظر کہ اپنے مقام پر اس نظر ہے کا بطلان خابت ہو چکا ہے ، بیام مسلم ہے کہ قرآنی تعلیمات کی روشن میں ایسے نظریات کوئی علمی قدر و قیمت نہیں رکھتے ۔

قرآن کریم کے زاویۂ نگاہ ہے ہماری حقیقی شخصیت اور حقیقی '' میں'' ہماری روح ہی ہے۔ ہماری روح اپنے ہراختیاری عمل کو انجام دے کر قوہ (۴) ہے فعلیت (۵) کی جانب قدم بڑھاتے ہوئے اپنے ارادے، ہدف اور مقصد کے مطابق اگرات وخواص کو حاصل کرتی ہے۔آگے چل کریجی اگرات وخواص ہماری شخصیت کا حصد اور فطرت ٹانیہ بن جاتے ہیں اور ہمارے اندرا بنی جیسی ایک باطن و نیا کوجنم دے کرہمیں اس کی جانب دکھیلتے رہتے ہیں۔

بنابرایں فعل کے حسن و بتنے یاا عمال کے خوب و بدہونے کا انتصار سب سے پہلے مرحلے میں کمی فعل کے اثر ات پر ہے اور پھر دوسرے مرحلے میں فاعل ہے اس فعل انتجام یانے کی کیفیت پر۔

پہلے مرحلے میں ہم عمل کا محاسبہ کرتے ہوئے اس عمل کے ظاہری نتیجے اور معاشرے پر مرتب ہونے والے اثرات کی روشن میں اپنا قطعی فیصلہ صا در کرتے ہیں۔ جبکہ دوسرے مرحلے کے محاسبے کے دوران عمل کے بارے میں ہمارا قطعی فیصلہ عمل کے ذریعے عامل کی روح اور نفسیات پر مرتب ہونے والے اثرات کی روشنی میں صا درہوا کرتا ہے۔

جب کو کی شخص ہیتال قائم کرتا ہے یا ملک میں ثقافت ہصحت وتندرتی یا معاشیات کے میدان میں کوئی مخیر اندکام انجام

ا- مقدمه: جے انجام دے کرہی کی دوسرے عمل یافعل کو انجام دیاجا سکے \_ (مترجم)

۲۔ ذوالمقدمہ: وو آخری فعل عمل کہ جس کے لئے مختلف مقد مات اور تمہیدی امور واعمال کو انجام ویا جائے۔ (مترجم)

اصالت: بنیادی حیثیت کا حال ہونا، بنیادی کھاظ ہے مل دخل رکھنا، بنیادی حیثیت دینا۔ (مترجم)

۳۔ توہ بکسی چیز میں تیچنی ہوئی و داستعداد جوظا ہروآ شکار ہوکرا بھی تک مصنہ ظہورتک نہ پینچی ہو۔ جیسے گندم کے دانے میں ، گندم کا پودا بننے کی صلاحیت ہے۔ بیصلاحیت'' توہ'' کہلاتی ہے۔ (مترجم )

۵۔ فعلیت: وو مخفی صلاحیت جوآ شکار ہوکر منصۂ ظہور پرآ چکی ہو۔ بنابرایں ہر چپسی ہوئی صلاحیت، جب تک چپسی رہےا ہے'' قوہ'' کہتے ہیںاوروہ بی صلاحیت جب منصۂ ظہور پر پہنچ کر مطلوبہ نتیج تک پہنچ جائے تو ''فعلیت'' کہتے ہیں۔ (مترجم )

ویتا ہے تو بلاشہ اس کا پیٹل معاشرتی تقاضوں اور تاریخی پیانوں کے مطابق ایک نیک کام ہے۔ یعنی خلق خدا کے لئے مفیداور سود مند کام ۔ اس مقام پر اس بات کی کوئی اہمیت نہیں کہ اس ہپتال یا کسی فلاتی ادارے کے قیام سے فاعل کا مقصد و بدف کیا ہے؟ خواہ ریا کاری یا دکھا وا ہو، کسی نفسانی خواہش کی تسکیبن ہوخواہ اس نے بیکام انسانی بنیا دوں پر ایک اعلیٰ مقصد کو نظر بیں رکھتے ہوئے انجام دیا ہواور اس کی نیت کسی ذاتی فائدے کا حصول یا بادی مقصد تک رسائی نہ ہو۔ بہر حال اس شخص نے معاشرے کے لئے ایک فلاتی ادارے کو قائم کر دیا ہے۔ انسانی عمل کے بارے بیس تاریخ کا فیصلہ اس موخر الذکر پہلو کو نظر بیں معاشرے کے لئے ایک فلاتی ادارے کو قائم کر دیا ہے۔ انسانی عمل کے بارے بیس تاریخ کا فیصلہ اس موخر الذکر پہلو کو نظر بیں رکھتی ۔ جب اصفہان میں معماری کے شاہ کا رنمونوں کی بات ہوتی ہوتی اولوں کی کیا نہ بیت تھی؟ تاریخ عمل کے دو الوں کی کیا نہ بیت تھی؟ تاریخ عمل کے خطاب دے دیتی ہے۔

لیکن دسین فاعلی کے سلسے بیں فعل کے فاہری خدوخال اور معاشرتی اثرات کو مذفظر نہیں رکھاجاتا، بلک عمل کا عامل سے ارتباط و تعلق کمی فاظ و کیا ہے۔ اس مقام پر کسی عمل کو دعمل خیر '' کا نام دینے کے لئے محض عمل کا مفید ہونا کافی نہیں۔
یہاں اس امر کو مذفظر رکھا جائے گا کہ فاعل نے کس نیت و مقصد کے تحت، کس منزل تک رسائی کے لئے متعلقہ فعل کو انجام دیا اس اس مرکو مذفظر رکھا جائے گا کہ فاعل نے نیک جذبے کے تحت عمل کو انجام دیا ہوتو اس کا بیگام دعمل خیر '' ہے یعنی بیغل سن ہے۔ اگر فاعل کی نیت نیک ہوا ور اس نے نیک جذبے کے تحت عمل کو انجام دیا ہوتو اس کا بیگام دعمل خیر '' ہے یعنی بیغل سن فاعلی کا حال ہے نیز اس عمل کے دو پہلو ہیں اور انہی دو پہلوؤں اور جہتوں سے اس عمل نے اپنی زندگی کے سفر کو شروع کیا ہے۔ ایک تو انسانی تعاریخ اور انسانی تعاریخ کے دھارے پر اور دوسرے معنوی وملکوتی دھارے پر بہت فاعل اگر ای فعل کو دیا یا وی کو مفاوت کے جذبے کے تحت انجام دیے تو اس کا فعل صرف ایک ہی پہلوگا حامل ہے۔ یعنی اس کے فعل نے اپنی زندگی کے سفر کو رہان میں بیوں کہتے کہا تا کہا کہ بالا کی جانب پر واز نہ کر سکا۔ بالفاظ و دیگر اس طرح کے اعمال کے ذریعے فاعل نے کی زبان میں یوں کہتے کہا تا کہا کہ بالا کی جانب پر واز نہ کر سکا۔ بالفاظ و دیگر اس طرح کے اعمال کے ذریعے فاعل نے معاشرے کی تو خدمت کی اور اس کی شطح کو بلند کیا گئی خودا پی خدمت نہ کر پایا، بلکہ بعض اوقات تو اسے آپ ہے سے خیانت کر بھی است اس اعظ ایک اور اس کی شطح کو بلند کیا گئی خودا پی خدمت نہ کر پایا، بلکہ بعض اوقات تو اسے آپ سے مقام سے ساقط جو اگرا۔

البتہ ہمارا بیں مطلب نہیں کہ''حسنِ فاعلی'' کا''حسنِ فعلی'' سے بیسر کوئی تعلق نہیں اورانسان کواپنے روصانی ومعنوی کمال کے لئے مغید ساجی کاموں کوانجام دینے کی کوئی ضرورت نہیں۔ہم بیہ کہنا چاہتے ہیں کہ مغید ساجی کام اس وقت انسان کے روصانی ومعنوی کمال کا باعث بنتے ہیں کہ جب اس کام کوانجام وے کرانسانی روح نے ایک معنوی وروحانی سفر کا آغاز کیا ہو، خودخوا ہی وہوں پرئی کی قیدے آزاد ہوکر ،اخلاص وجلائے باطن کی جانب قدم بڑھایا ہو۔

حسنِ فعلی کاحسنِ فاعلی ہے وہی تعلق ہے جوجسم کاروح ہے۔ ہرجاندار گلوق روح وجسم کا مرکب ہے لہذا حسنِ فعلی کے حامل عمل کوزندگی وحیات بخشنے کے لئے اس میں حسنِ فاعلی کی روح کو پھونکنا پڑے گا۔

بنابرای نام نهاوروش خیال حفرات کی بیعقلی دلیل نهایت کمزور ہے کہ ' تمام گلوقات کے ساتھ خداوند تعالیٰ کا تعلق کیسال ومساوی ہے،اوردومری جانب افعال کاحسن وقتح ذاتی ہے لہذا تمام انسانوں کے نیک اعمال (اجروثواب کے لحاظ ہے) کیسال ہیں۔اس میسانیت ومساوات کا نتیجہ بید گلتا ہے کہ مومن اور غیرموس کا اخروی اجروثواب کیسال ہونا چاہیے''۔
اس دلیل میس انسانوں کے ساتھ پروردگار کے تعلق اوران کے اعمال کو مساوی تو گروانا گیا ہے لیکن ' عامل' اس کی شخصیت، اس کے ہدف و مقصد اوراس کے روحانی و معنوی سفر کونظر انداز کردیا گیا ہے، بیوہ تمام عوامل ہیں جوخواہ نخوہ اعمال کے اختلاف اس کے ہدف و مقصد اوراس کے روحانی و معنوی سفر کونظر انداز کردیا گیا ہے، بیوہ تمام عوامل ہیں جوخواہ نخوہ اعمال کے اختلاف و تفاوت کا باعث بنتے ہیں اوران کا ہونا یا نہ ہونا اعمال کو بالتر تیب زندہ اور مردہ اعمال میں منقتم کردیتا ہے۔ان حضر ات کا کہنا مارے کہ خدا کو اس بات کی کیا ضرورت کے عمل خیر کرنے والا اس کی معرفت رکھے یا ندر کھے؟ اے مانے یا نہ مانے؟ عمل کو رضائے الی کی خاطر انجام وے یا کسی اور مقصد کے تی اس کی نیت قریدُ ای اللہ ہویا نہ ہو؟

جواب ہیں: یقیناً خدا کوان سب باتوں کی کوئی خرورت نہیں کیکن بندے کواس بات کی ضرورت ہے۔'' عامل خیر''اگر
معرفت الہی ندر کھے،اسے نہ مانے تواس صورت ہیں اس کی روح ایک طرح کے مراحل طے کرے گی اورا گرمعرفت رکھے تو
ایک اور طرح کے مراحل کو طے کرے گی۔اگر معرفت الہی نہ ہوتو عمل کا صرف ایک ہی پہلو ہوگا یعنی اس کاعمل حن فعلی وتاریخی
مخسین کا حامل ہوگا لیکن معرفت الہی رکھنے کی صورت ہیں اس کے عمل کے دو پہلو ہوں گے۔ یعنی حن فاعلی وحن ملکوتی ہیں
دونوں پہلو عمل میں موجود ہوں گے۔معرفت الہی کے ساتھ عمل اور عامل دونوں خدا کی جانب پرواز کریں گے لیکن معرفت نہ
ہونے کی صورت ہیں عمل (۱) عالم بالا کی جانب پرواز نہ کرسکے گا۔ بالفاظ دیگر خدا کوان باتوں کی ضرورت نہیں لیک عمل کواس
بات کی ضرورت ہے۔ کیونکہ موخر الذکر صورت ہیں عمل زندہ ہوکر عالم بالا کی جانب رواں دواں ہوجائے گا اوراول الذکر
صورت ہیں عمل مردہ ہوکر عالم سفلی کی جانب ہو ط کا شکار ہوجائے گا۔

ہید حضرات کہتے ہیں کہ عادل و حکیم خداصرف اس جرم میں کہ اس کا بندہ اے نیس مانتا، بندے کے نیک اٹمال پر خط بطلان نہیں کھنچے گا۔

ہماراعقیدہ بھی بہی ہے کہ خداخطِ بطلان نہیں تھینچے گا ،لیکن قابلِ غورنکتہ یہ ہے کہ آیااییاعمل جونیک اثرات کا حال ہو، نیک جذبول کے تحت انجام دیا گیا ہو،معاشرتی اور عامل کے باطنی حالت کے لحاظ ہے بھی نیک ہو، کیامنکر خداکے ہاتھوں ا۔ واضح ہے کہ اس صورت میں بھی عامل اس عمل کے ذریعے کی روحانی ترقی کونہ پاسکے گا۔ (مترجم) انجام پاسکتا ہے؟ یانہیں؟ اس سلسلے میں پیدا ہونے والے تمام غلط تصورات کی بنیاد سیہ کہ بم کمی عمل کے نیک یاصالح ہونے

کے لئے اس کی معاشرتی افادیت پر بی اکتفاء کر بیٹھتے ہیں۔ مسلمہ امر ہے کہ معرفت الی سے بے بہر ہ شخص اگر بالفرض (البت بالفرض بحال) اپنے عمل کے ذریعے خدا کی جانب تکا ملی سفر کو طے کرنا چاہے تو خدا اسے نہیں لوٹائے گا۔ لیکن حقیقت بیہ کہ خدا کا مشکر خدتو کسی حجاب سے عبور کرتا ہے اور خہی اپنے نفس کو ترتی کی منازل طے کروا تا ہے۔ ایسا شخص ملکوت الی کی جانب سفر نہیں کرتا تا کہ اس کاعمل عالم بالا میں محفوظ ہوکر ملکوتی عمل قرار پائے ، عمل کی ملکوتی صورت الی ہو جو عالم آخرت میں سنر نہیں کرتا تا کہ اس کاعمل عالم بالا میں محفوظ ہوکر ملکوتی عمل قرار پائے ، عمل کی ملکوتی صورت الی ہو جو عالم آخرت میں اس کے نشاط ، انجمال کے تمی اور عمل کی قبولیت عمکن نہیں۔

انسانی اورالہی قوانین کے درمیان بنیادی فرق یہی ہے کہ قوانین الہی دو پہلوؤں پر پی جیسہ انسانی قوانین ایک ہی ہے کہ قوانین الیک ہی ہے کہ قوانین الیک ہی ہے کہ قوانین ایک ہی ہے کہ قوانین ایک ہی ہے کہ قوانین ایک ہی ہے کہ قوانین کا کسی محص کے باطنی خدوخال اور روحانی تکامل سے کوئی سروکا رئیس۔ جب حکومت ملک کی فلاح و بہبود کے لئے قیکس لگاتی ہے تو اس کا مقصد صرف مطلوبہ رقم کی وصولیا بی اور ملک کے اخراجات کو پورا کرنا ہوتا ہے۔ حکومت کواس سے کوئی سروکا رئیس کہ مالیات دہندہ کی نیت کیا ہے؟ کیا وہ برضا ورغبت اور ملک وحکومت کی محبت میں قیکس ادا کر رہا ہے یا پکر دھکڑ کے خوف سے؟ مقصد صرف رقم کی وصولیا بی ہے جتی اگر فیکس دہندہ دل ہی دل میں حکومت کو مخلطات سے نواز سے تب جتی اگر فیکس دہندہ دل ہی دل میں حکومت کو مخلطات سے نواز سے تب جتی حکومت کا مقصد پورا ہو چکا ہے۔

ای طرح جب حکومت ملک کے دفاع کے لئے سپاہیوں کوایک پر چم تلے حاضر ہونے کا تھم دیتی ہے تواسے فوجیوں کی خیت سے کوئی غرض نہیں ۔ حکومت جا ہتی ہے کہ سپاہی میدانِ جنگ میں دخمن سے نبرد آزما ہوجائے۔ اس سلسلے میں حکومت کو اس سے کوئی غرض نہیں کہ سپاہی برضا ورغبت کڑے یا اپنے بیچھے جلی والی مشین گن سے ڈرکر، اس کی جنگ خودنمائی کے لئے ہو یا اپنی بہادری کا سکہ بٹھانے کے لئے مااحتھانہ تعضبات کے تحت ہویا حق وحقیقت کے دفاع کی خاطر۔

کین البی توانین ایے نہیں۔ ان توانین میں مالیات اور فوجی خدمت بلاکسی قیدوشرط کے مطلوب نہیں۔ بلکہ انہیں خلوص نیت اور قصد قربت کے ہمراہ ہونا جائے ۔ اسلام باروج عمل کا خواہاں ہے بےروح عمل کا نہیں۔ سپاہی جہاد پر تو جائے لیکن دکھاوے کی خاطر تو یہاں قانون البی کا بیاعلان ہے کہ ایسا جہاد میرے کسی کام کانہیں۔ مجھے ایسا سپاہی جائے کہ جس کی روح جہاد کی طرف ماکل ہو۔ مجھے وہ سپاہی جا ہے جس نے ان السلمہ اشتوی مین السمؤ منین انفسیم و اموالمہم بان لمهم المجند . (سورہ تو بہ۔ ااا) کی یکارکو قبول کرتے ہوئے اس پردل وجان سے لیک کہا ہو۔

اہلِ تسنین واہلِ تشیع دونوں کے درمیان رسول اکرم مُنٹِیکاآبٹم کی بیرحدیث تواتر سے منقول ہے کہ: انعما الاعمالُ ہالنیات. (وسائل الشیعہ جلدا ، صفحہ ۸) (اعمال كادارومدار نيتوں پرہے۔) لكل اهوءِ ها توى فروسائل الشيعہ جلدا ، صفحہ ۸) (ہر خض كے نصيب ميں اس كى نيت ہى ہے۔) لاعمل الا بنيةِ . (وسائل الشيعہ جلدا ، صفحہ ۸) (نيت كے بغير كوئي عمل نبيں۔)

ایک اور حدیث شریف میں ہمیں یوں ماتا ہے۔

انما الاعمال بالنيات و انما لامرء ما نوى فمن كانت هجرته الى الله و رسوله فهجرته الى الله و رسوله و من كانت هجرته لدنيا يصيبها او امرأة يتزوجها فهجرته الى ما هاجر اليه. (صححمسلم جلد ٢، ستحد ٣٨)

(انگال کا دارومدار نیتوں پر ہے۔اور ہڑ مخص کو وہی ملے گاجس کی اس نے نیت کی ہے۔ پس جس نے اللہ اور اس کے رسول کی جانب ہجرت کی تو اس کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول ہی گی جانب ہے اور جس نے کسی دنیاوی امر تک رسائی کے لئے یا کسی عورت سے نکاح کی خاطر ہجرت کی تو اس کی ہجرت اس چیز کی جانب ہے جس کے لئے اس نے ہجرت کی۔)

امام صادق عليقه نے فرمايا:

(اپنے کا موں کوخدا کے لئے انجام دولوگوں کے لئے نہیں۔ کیونکہ جو چیز بھی خدا کے لئے ہے وہ خدا کی جانب جائے گی اور جو چیز لوگوں کے لئے ہے وہ خدا کی جانب نہ جائے گی۔) (وسائل الشیعہ جلدا ،صفحہاا - ۱۲) قرآن کریم کا فرمان ہے:

و ما امروا الا لیعبدوا الله مخلصین له الدین. (سوره بینه۔۵) (خلاصة ترجمه) دین کوخالص کرتے ہوئے اللہ کی عبادت کرتے رہنے کے سواانہیں کسی اور چیز کا حکم نہیں دیا گیا۔

### والمرامعات

گذشتہ بحث سے میہ پرلطف اور قابلی توجہ نتیجہ نکاتا ہے کہ: ہارگاہ البی میں اعمال کی قدر و قیمت کا دارو مدار کیفیت اور معیار پر ہے، ان کی مقدار پرنہیں۔ای نکتے سے خفلت کی بنا پر بعض اوگوں نے اولیائے البی کے نہایت عظیم الشاً ن اعمال کو انسانی پیمانوں پر تولتے ہوئے جب نہایت قلیل پایا تو افسانہ تر اٹٹی شروع کردی۔مثال کے طور پر جب امیر المومنین نے حالتِ رکوع میں اپنی انگشتری سائل کودی ، جس پر آیت نازل ہوئی تو ایسے بی حضرات نے کہا کہ اس کی قیمت شامات (۱) کے خراج کے برابرتھی ۔ اورلوگوں کو باور کرانے کی خاطراس بات کوروایت کی شکل دے ڈالی ۔ ان حضرات کی نظر میں ایک معمولی انگوشی بخشنے کی خاطر قر آن کریم کی ایک عظیم الشان آیت کا نزول باعث جبرت تھا۔ اب کیونکہ میہ بات ان کی بجھ سے بالاتر تھی لہذا انہوں نے داستان تراشی کے لئے ذریعے اس انگوشی کی مادی قدرو قیمت کو بڑھا چڑھا کر بیان کیا۔ انہوں نے بینہ سوچا کہ شام کے خراج کے برابر قیمت کی ایک انگوشی ، غربت و ناداری کے مارے ہوئے مدینے میں ، علی انگوشی کی زینت نہیں ہے گراج کے برابر قیمت کی ایک انگوشی ۔ کر جراج کے باتھ میں ہوتی تو آپ اے ایک ہی سائل کو ند دیتے بلکہ ایک گراں قیمت انگوشی سے سارے مدینے گوآ یا دکردیتے اور شہر کے تمام ناداروں کے غربت سے چھٹکارا دلادیتے۔

افسانہ تراشوں کی عقل اس نکتے کو درک نہ کر سکی کہ ہارگاہ البی میں' دعظیم عمل' مادی پیانوں کے ذریعے نہیں تولا جاتا۔ گویا ان لوگوں کے گمان کے مطابق انگوٹھی کی بھاری قیت نے خدا کو۔۔معاذ اللّٰہ۔۔مرعوب کر کے اسے داد تحسین دینے پر مجبور کردیا کہ کیا کہنے علی کے! کتنا بڑا کام کیا!

اب نجائے جو کی اُن روٹیوں کے بارے میں ان سطحی اور ننگ نظر حضرات کا کیا خیال ہے جنہیں امیر المومنیٹ اور آپ کے گھر والوں نے راوخدامیں وے دیا اور جن کی شان میں سور والی اُنی ناز ل ہوئی۔ اس کے بارے میں بھی یقینا کہی کہیں گے کہان نان جویں کا آٹا جو کا نہ تھا بلکہ سونے کا براد و تھا!!

جی نہیں،ایسا ہر گزنہیں۔علی اوران کے گھر والوں (علیہم الصلوٰۃ والسلام) کے عمل کی اہمیت ہمارے مدنظر مادی پیانوں کے مطابق نہیں۔ان کے عمل کی اہمیت بیہ ب کدان کاعمل طاہراورخالصتاً خدا کے لئے تھا۔اخلاص کی اس حد پرتھا کہ جو ہمارے خیال وتصور ہے بھی ماوراء ہے،ایسااخلاص جوملکوت اعلیٰ میں منعکس ومطبع ہوااوراس کا رقمل خداوند تعالیٰ کی تحسین وتمجید ک صورت میں ظاہر ہوا۔

اور بقول فريدالدين عطار نيشا يوري:

گذشته زین جهان وصفِ سنانش گذشته ز آنجهان وصفِ سه نانش (اس کی سنان (تین روٹیوں) کی تعریف اُس دنیا (اس کی سنان (نیزه) کی تعریف اس دنیا ہے آ گے جا پکل ہے اور اس کے سمنان (تین روٹیوں) کی تعریف اُس دنیا ہے جمعی آ گے جا پکل ہے۔)

ان کے علی کی اہمیت قرآن کریم کی آیت سے مجھ میں آتی ہے:

ا موجوده شام ،اردن اورفلسطین \_ (مترجم)

## انعها نطعمکم لوجه الله لانوید منکم جزاءً و لا شکوراً. (سورهٔ دہر۔ ۹) (خلاصه ترجمه) مهم صرف خداکی خاطرته ہیں کھلارہے ہیں، ہم تم سے نہ توشکر گذاری کے طالب ہیں اور نہ ہی صلے کے۔

ندگورہ بالاآیت کریمہ درحقیقت ان ہستیوں کے باطن میں مخفی وہ آ وازتھی جے خدانے فاش کر دیا۔ یعنی اس ایثار اور قربانی کے ذریعے ان ہستیوں نے خدا ہے ، خدا کے علاوہ اور پیچنیس ما نگا۔

قرآن کریم نے کفار کے اعمال کو بے وقعت اور جھوٹے سراب کی مانندای لئے قرار دیا ہے کہ ان کے اعمال کے ظاہری خدوخال تو نہایت خوشنما و دلفریب ہوتے ہیں لیکن گھٹیا مادی و ذاتی مقاصد کے تحت انجام پانے کی بناء پر خدا کے لئے نہیں ہوتے اوراسی لئے ان کا ملکوت میں کوئی مقام نہیں ہوتا۔

ہارون الرشیدگی بیوی زبیدہ نے مکد مکر مدتک ایک نہر گھد دائی ہے جس ہے آئ تک تجائ کرام فائدہ اٹھارہے ہیں۔ اس کام کے ظاہری خدوخال نہایت نیک اور عمدہ ہیں۔ بینہر زبیدہ کی کوششوں سے طائف اور کھے کے درمیان سنگلاخ زمینوں سے ہوتی ہوئی کھے کی ہے آ ہ وگیاہ زبین تک پیچی اورتقریباً ہارہ صدیوں سے جگر سوختہ وتشنہ لب تجائ کرام اس سے میراب ہورہے ہیں۔

مُلکی نقطۂ نگاہ سے بیہت بڑا کا م ہے۔لیکن ملکوتی کھاظ ہے کیا کہے گا؟ کیا ملائکہ بھی ہماری طرح اعمال کا حساب کتاب کرتے ہیں؟ کیااس کا م کی ظاہری کمیت اور مقدار کی چکاچوند،ان کی آٹکھوں کو بھی چند ھیاد پتی ہے؟

ہرگزنہیں، ملائکہ کا پچھاورا نداز ہے۔ ملائکہ، البی پیانوں کے ذریعے علی ویگرابعاد کی بھی پیائش کرتے ہیں۔ وہ یہ
دیکھتے ہیں کہ زبیدہ نے اس کام کے اخراجات کو کہاں ہے پورا کیا؟ زبیدہ، ہارون الرشید نامی ایک ایسے ظالم وجابر شخص ک
بیوی تھی، جس کے قبضے ہیں بیت الممال مسلمین تھا۔ اپنی ہوئی وہوں کے مطابق عمل کرتا تھا۔ زبیدہ کی اپنی ذاتی دولت نہ تھی،
اس نے اپنے ذاتی اموال کواس عمل خیر میں نہیں لگایا تھا۔ لوگوں کے مال کوانہی پرخرج کردیا تھا۔ اپنی ہم منصب اور ہم پلہ دیگر
عورتوں سے زبیدہ کا فرق یہ تھا کہ انہوں نے لوگوں کے اموال کواپنی ذاتی خواہشات کی تسکین کے لئے خرج کیا لیکن زبیدہ
نے لوگوں کے اموال کے کچھ جھے کوایک عمومی فلاحی کام میں خرج کیا۔ مزید برآ ان زبیدہ کا مقصدا ور ہدف کیا تھا؟ کیا وہ اپنانا م
ناری خیس درج کر وانا جا ہی تھی؟ یا واقعی رضائے الی اس کے پیش نظرتھی؟ ان تمام امور کو خدا ہی جا نتا ہے اور بس۔
ناری خیس درج کر وانا جا ہتی تھی؟ یا واقعی رضائے الی اس کے پیش نظرتھی؟ ان تمام امور کو خدا ہی جا نتا ہے اور بس۔

یمی وجہ ہے کہ کہتے ہیں کسی نے زبیدہ کوخواب میں دیکھا اس سے پوچھا کداس نہر کے کھدوانے کی عوض خدا نے تمہارے ساتھ کیا گیا؟ جواب دیا سارا کا سارا ثواب اس نہر برخرچ ہونے والے اموال کے اصلی مالکوں کودے دیا۔

## عيكالك:

کہتے ہیں کہ پکھالوگ مجد تقمیر کررہے تھے کہ وہاں ہے بہلول کا گذر ہوا۔ رک کر پوچھا: کیا کررہے ہو؟ جواب دیا: محبد بنارہے ہیں۔ یوچھا: کس لئے؟ جواب دیا: کس لئے کیا مطلب! رضائے البی کے لئے۔

بہلول نے چاہا کہ مجد کے بانیوں کوخودان کی خلوص نیت ہے آگاہ کریں۔جھپ کر کہلا بھیجا کہ پھر تراش کراس پر مجد بہلول کندہ کردہ۔ رات کو جا کر مسجد کے دروازے پر اس پھر کونصب کردیا۔ مسجد کو مسجد کے بانی آئے اور دروازے پر مسجد بہلول' کلھا ہواد کچھ کر بھڑ گئے۔ بہلول کوڈھونڈ ااور انہیں پٹینا شروع کردیا کہ ہائیں بیدوسروں کی زحمت کواپنے نام کیوں کرواتے ہو؟ بیمن کر بہلول نے کہا:تم لوگوں نے تو کہا تھا کہ مجد خدا کے لئے بنارہے ہو، چلولوگ اس پھر کود کچھ کے کملطی سے سیمجھیں گے کہ میں نے مسجد بنائی ہے، خدا تو تعلی نہیں کرےگا۔

ایسے ہی کتنے بڑے بڑے اوج ہیں جو ہماری نظر میں بڑے ہیں لیکن بارگاہ الہی میں بیسر بیجے و پوچ ہیں۔ کتنی ہی عظیم عبادت گا ہوں، مساجد، مزارات، ہمپتالوں، پلوں، کاروان سراؤں اور مدرسوں کے بانیوں کا یمی حال ہو۔ بہر حال واللہ اعلم بالصواب۔

## خالطاً گيهايان:

ونیا کا آخرت ہے وہی تعلق ہے جوروح کابدن ہے ہے۔ یعنی ان میں سے ایک عالم ظاہر ہے قو دوسراعالم باطن ایسا خیس ہے کہ دنیا اور آخرت ایک دوسرے سے یکسر لا تعلق اور منقطع ہوں۔ عالم و نیا اور عالم آخرت یا بالفاظ دیگر ملک و ملکوت سے کے دوڑ خ یا کتاب کے ورق کی طرح ہیں جس کے دوؤوں طرف دوصفح ہیں۔ یہی دنیاوی زمین اپنے ملکوتی چیرے کے ساتھ عالم آخرت میں سامنے آئے گی۔ دنیا کے نباتات و جمادات بھی اپنے ملکوتی چیرے کے ساتھ عالم آخرت میں سامنے آئے گی۔ دنیا کے نباتات و جمادات بھی اپنے ملکوتی چیرے کے ساتھ عالم آخرت میں نمودار ہوں گے۔ عالم آخرت درحقیقت دنیا کا ملکوتی (فیبی) چیرہ ہے۔

سی عمل کے عالم ملکوت میں نیک خدوخال پانے اور مقام علتین تک پہنچنے کی شرط بیہ کدا سے خدا پر توجہ اور ملکوت الی تک پر پہنچنے کی شرط بیہ کہ اسے خدا پر توجہ اور ملکوت الی تک پر واز کی خاطر انجام دیا جائے۔ اگر کوئی قیامت پر اعتقاد ندر کھے اور خدا ہے بھی غافل ہوتو اس کاعمل ملکوتی خدوخال عاصل نہیں کرسکتا۔ یا یوں کہنے کے علتین تک اس کا ارتقاء ممکن نہیں۔ عمل کے زمینی خدوخال اور اس کا ملکوتی خاکہ عمل کا ملکی چرہ اور آ سانی خدوخال اس کا ملکوتی چہرہ ہیں۔ جب تک کوئی عمل نیک نبیت عقید ہے اور ایمان کے ذریعے نور انبیت وجلا کو حاصل نہیں کرتا اس وقت تک ملکوت اعلیٰ پر اس کی رسائی ممکن نہیں۔ ذی روح عمل ہی ملکوت اعلیٰ تک پہنچ سکتا ہے۔ اور ملکوت وعالم

آخرت میں مرتب ہونے دالے نیک اثرات ہی عمل کی روح ہیں۔ قرآن کریم کا پیفر مان کس قدر دلنشیں ہے:

اليه يصعد الكلم الطيب و العمل الصالح يرفعه. (سورة فاطر ـ ١٠)

(خلاصة ترجمہ) پاک گفتاراس کی جانب بلندی کی منزلیں طے کرتی ہے اور کمل صالح اسے او پر لے کرجاتا ہے۔

اس آیت کریمہ کی تغییر دوطرح سے کی جاسمتی ہے اور بیدونوں کتب تفاسیر میں ملتی ہیں۔ پہلی تغییر تو یہ کہ شاکستہ اوراعلی کردار نیک گفتاراور پاک وصاف اعتقاد کوار تقاء و بلندی کی جانب لے جاتا ہے۔ اور دوسری تغییر یہ کہ نیک گفتاراور پاک و صاف اعتقاد کوار تقاء و بلندی بخشا ہے۔ بطور مجموعی بیدونوں تغییر یں (البعثہ بیدونوں تغییر یں سیجے ہیں۔ اور اس میں کوئی حرج نہیں کہ ہر نیک عمل ایمان کو مزید مسلمہ اس میں کوئی حرج نہیں کہ آیت کا مقصد و مطلب بیدونوں ہی ہوں ) اس اصول کو بیان کر رہی ہیں کہ ہر نیک عمل ایمان کو مزید عمر سیک اور پختہ کرتے ہوئے اسے بالاتر درجات کی جانب ارتقاء بخشا ہے۔ واضح رہے کہ بید کلتا اسلامی تعلیمات کے مسلمہ اصول میں سے ہے۔ سردست آیت کریمہ کی موخر الذکر تغییر کو ہم بطور دلیل پیش کر رہے ہیں۔ آگر چہ ہم نے پہلے بھی کہا کہ اصول میں کوئی حرج نہیں کہ آیت کریمہ کی دفتہ ندکور و بالا دونوں معنی کی جانب اشارہ کرے۔

بیخیال قطعاً غلط ہے کہ خداو تیامت کے متکروں کے اعمال خداجانب پرواز کرتے ہوئے علیّینسی خدوخال حاصل کر لیتے ہیں۔

اگر جمیں بیاطلاع دی جائے کہ فلال شخص نے تہران کی شالی شاہراہ کے راستے تہران سے باہر نکلتے ہوئے اپنے سفر کو شروع کیا ہے جو چنددن تک جاری رہے گا تو ہمیں اس بات کی امیر نہیں رکھنی چاہئے کہ وہ قم ،اصفہان یاشیراز پہنچے گا۔اگر کوئی ایساسو ہے بھی تو ہم اس پر ہنتے ہوئے کہی کہیں گے کہ اگرائے قم ،اصفہان یاشیراز جانا ہی تھا تو اسے تہران کی جنوبی شاہراہ کے ذریعے تہران سے باہرنگل کراپنے سفر کو جاری رکھنا چاہئے تھا۔

ناممكن ہے كوئى تركستان كى جانب سفركرتے ہوئے خانة كعبہ ﷺ جائے۔(1)

جنت وجہنم درحقیقت انسان کے معنوی وروحانی سنر کی منزل اوراس کا نقطۂ اختیام ہیں۔ عالم آخرت میں ہر شخص اپنے طے کردہ رائے کے نقطۂ اختیام تک پہنچ جائے گا۔کوئی اعلیٰ وارفع مقام پر ہوگا تو کوئی ادنیٰ واشل مقام پر کوئی اعلیٰ علیین پر ہے تو کوئی اسفل سافلین پر۔

ان كتاب الابرار لفي عليين. (سورة مطقفين ١٨)

ا۔ شخ سعدی کے ایک شعری جانب اشارہ ہے۔ (مترجم)

### ان كتاب الفجار لفي سجين. (سورة مطقفين ـ 2)

یہ کیونگرممکن ہے کہ انسان کسی منزل کی جانب سفر نہ کرنے ، یا اس منزل کی مخالف سمت میں سفر کرنے کے باوجوداس منزل تک پہنچ جائے ؟!علمیین تک رسائی علمیین کے قصد وارادے ہے روحانی سفر کے آغاز پر ہی موقوف ہے۔اور وہاں تک رسائی کا قصد وارادہ ایک طرف ایمان ومعرفت پر تو دوسری جانب تسلیم وتمکین پر موقوف ہے۔اب جوانسان ایک منزل مقصود پر عقیدہ ہی نہ رکھتا ہو، یا صاحب تسلیم وتمکین نہ ہواور ایک جملے میں یوں کہتے کہ اس منزل مقصود کا مشتاق ودلدادہ نہ ہواور وہاں تک وہنچنے کے لئے رتی برابر بھی تگ ودونہ کرنا چاہتا ہوتو پھرا یہ شخص کے بارے میں متعلقہ منزل تک ویکنچنے کی امید کیے رکھی جاسکتی ہے؟ بلاشبہ ہرراستہ اپنی متعلقہ منزل تک ہی ہے جاسکتا ہے۔اور جس راستہ کی منزل مقصود خدا تی نہیں وہ خدا تک نہیں کے جاسکتا۔ قرآن کریم کا فرمان ہے:

من كان يويد العاجلة عجّلنا له فيها ما نشاء لمن نريدُ ثم جعلنا له جهنم يصليها مذموما مدحوراً. و من اراد الآخرة و سعى لها سعيها و هو مؤمن فاولتُك كان سعيهم مشكوراً. (سوره بي اسرائيل ١٩ـ١٩)

( خلاصۂ ترجمہ ) جو شخص صرف زودرس دنیا ہی کا طالب ہوہم اسے اپنی مرضی کے مطابق دیتے ہیں۔ پھراس کے بعد ،اس کے لئے جہنم کوقر اردیتے ہیں جس میں وہ راند ہُ درگاہ اور مذموم ہوکر داخل ہوگا اور جو طالب آخرت ہواوراس کے لئے کما حقہ کوشش کرے اور مومن ہوتو ان لوگوں کی کوشش کی فدر دانی کی جائے گی۔

یعنی اگر کسی کی سوچ دنیا ہے آگے نہ جاتی ہوا دراس دنیا میں کوئی اعلی وار فع مقصد بھی نہ رکھتا ہوتو محال ہے کہ وہ آخرت میں کسی عمد ہ اور نیک مقام تک پہنچ سکے لیکن ہمارے لطف وکرم اور مقام رپوبیت کا نقاضا میہ ہے کہ ہم اے ،اس کے مطلوب دنیا وی ہدف ہی میں سے پچھے نہ پچھے خطا کر دیں۔

یہاں ایک نکتہ قابلِ توجہ ہے:عالم و نیا، عالم طبیعت ومادہ ہے،عالم علل واسباب ہے۔ دنیاوی علل واسباب ایک باہمی جنگ ومزاحت میں مصروف ہیں۔اس دنیامیں' دقسر''(۱) بھی ہے۔لہذا دنیا کو ہدف ومقصد قرار دینے والے فخض کے لئے اس امرکی کوئی صانت نہیں کہ وہ سوفیصدا ہے مقصد کو پاسکے گا۔اس ککتے کو تمجھانے کے لئے قرآن کریم نے یوں کہا:

"جس کو جتناع این اتنادے دیتے ہیں۔"

 کے ساتھ الٰہی مقاصد کی جانب گامزن ہے تو ایبا شخص بلاشبہ اپنے مقصد تک ضرور پہنچے گا۔ کیونکہ خداوند تعالیٰ'' قدر دان'' و ''قدر شناس'' ہے،اپٹی بارگاہ میں پیش کئے جانے والے نیک عمل کوقبول کر کے اس کا اجر دیتا ہے۔

آیت کریمہ میں سعی وکوشش کی بھی قیدلگائی گئی ہے۔ کیونکہ محال ہے کہ انسان''فقد م سعی'' اٹھائے بغیر راستے کو طے کرلے اور منزل مقصود تک پہنچ جائے۔

اس کے بعداگلی آیت میں یوں فرمایا:

کلاً نُمدَ هؤلاء و هؤلاء من عطاء ربّک و ما کان عطاء ربک محظوراً. (سوره بنی اسرائیل ۲۰۰) (خلاصهٔ ترجمه) ہم سب لوگول کی ، ان لوگول کی بھی اوراُن لوگول کی بھی تبہارے رب کے فیض کے ذریعے امداد کرتے ہیں اور تبہارے رب کی عطاء و بخشش میں کوئی در اپنے نہیں \_

یعنی ہم فیاض علی الاطلاق ہیں۔ہم نے اس دنیا کوتگ ود واورسعی وکوشش کے لئے آمادہ و تیار کر کےخلق کیا ہے۔ جو انسان ایک نئے بھی لگائے گا ہم اسے نتیجے تک پہنچا کیں گے۔ جوبھی کسی منزل تک پہنچنا چاہ رہا ہے،ہم اسے اس کی منزل تک ضرور پہنچا کیں گے۔

حکمائے الی کا کہنا ہے: واجب الوجود بالذات، تمام جہات وحیثیات کے لحاظ سے واجب ہے۔لہذا وہ واجب الفیاضیہ(۱) ہے۔

بنابرایں خدا ہرشئے کے خواہاں کی متعلقہ شئے تک رسائی میں مدد کرتا ہے۔ابیاہر گزنییں کہ طالب دنیا سے خدا ہے کہ کہ تو گمراہ ہے۔ تو نے جاری ہدایت ونفیحت کے برخلاف عمل کیا ہے۔لہذا ہم تیری تا ئیڈئییں کریں گے۔ بی ٹہیں،ابیاہر گزئییں۔ جہاں تک اس عالم اسباب علل میں موجود تمانع و ترزاحم اجازت دیتے ہیں وہاں تک دنیاطلب بھی اپنی دنیاطلبی کے سلسلے میں حمایت و مددالمی کو وصول کرتا ہے اور خداکی ہے درایخ عطاد بخشش اس کے شامل حال رہتی ہے۔

بالقاظِ دیگر: بیدونیا کاشت کرنے ،اگئے،نشو ونما کرنے اور فصل اتارنے کے لئے ایک مناسب وزر خیز زمین کی مانند ہے۔مسلاصرف انسان کا ہے کہ ووا گانے اور نشو ونما کروانے کے لئے کس بیج کا انتخاب کرتا ہے اور کس چیز کی فصل اتار ناچا ہتا ہے؟ جس بیچ کا بھی انتخاب کرے گا،ای کا پوداد نیا کی تیاراورزر خیز زمین میں اس کے لئے اگا دیاجائے گا۔

ہاں بیداور بات ہے کہ خدا کی جانب ہے ایک مخصوص مدواور حمایت ، اہلِ حقیقت کے شاملِ حال رہتی ہے جے رحمتِ رحمیہ کہا جاتا ہے۔ و نیا طلب اس مخصوص رحمت ہے محروم ہیں کیونکہ وہ اس کے خواہاں ہی نہیں رکیکن خدا کی رحمتِ رحمانیہ ہوتتم

ا۔ یعنی اس کی جانب نیض پنچنا ضروری ہے۔ (مترجم)

### كراسة برگامزن تمام لوگول كويكسال نصيب موتى ہے۔ بقول سعدى

ادیم زمین سفرهٔ عام اوست بر این خوان یعما چه دشمن چه دوست (پیماری زمین، گویا خداوند تعالی کا بچهایا ہوا ایک عمومی دسترخوان ہے۔اس داد و دہش والے دسترخوان پر دوست و دشمن سب بیٹھے ہیں۔)

یباں تک بیان کئے گئے نکات کی روشنی میں ہماری بحث کانی حد تک واضح ہوگئی ہے۔

ہم نے اس بات کو سمجھایا کہ اخروی اجروثواب کے لئے صرف حسنِ فعلی کافی نہیں۔ بلکہ حسنِ فاعلی کا ہونا بھی ضروری ہے۔ حسنِ فعلی اگر جسم ہے تو حسنِ فاعلی عمل کی روح وحیات ہے۔ ہم نے بی بھی بیان کیا کہ خدا اورروز قیامت پرایمان حسنِ فاعلی کے حصول کی بنیادی وضروری شرط ہے۔ نیز اس کا شرط واقع ہونا وضع کردہ اور قرار دادی نہیں بلکہ ذاتی وتکو بنی ہے۔ (۱) بالکل ای طرح جیسے کسی منزل تک پہنچنے کی شرط اس کے متعلقہ مخصوص ومعین رائے کو ملے کرنا ہے۔

یباں صرف ایک نکتے کی وضاحت ضروری ہے۔ ممکن ہے کوئی میہ کے: ضروری نہیں کہ حسن فاعلی کا حصول فعل کے قربة اللہ اللہ انجام دینے پرہی موقوف ہو، بلکہ حسن فاعلی کے لئے یہی کافی ہے کہ انسان کسی نیک عمل کو اپنے خمیر کے سکون اوراپی قلبی رقت ورحمت کی خاطر انجام دے۔ بالفاظ دیگر انسانی ہمدر دی کا جذبہ حسن فاعلی کے حصول کے لئے کافی ہے۔ بنابرایں کسی فعل کا انسان کی'' انا'' کے لئے نہ ہونا ہی حسن فاعلی کے وجود کی صفائت ہے۔ اب اس سے کوئی فرق نہیں بڑتا کہ اس عمل کے لئے اس کا گڑئی نہیں بڑتا کہ اس عمل کے لئے اس کا گڑئی' خدا'' ہویا'' انسانیت''۔

یا در ہے کہ ہم موخرالذکر بات کی تا تیزئیس کرتے کہ جس کے مطابق محرک خواہ خدا ہو یا انسانیت ، کوئی فرق ٹیس ، اور سردست اس عمیق و دقیق بحث میں واخل بھی ٹیس ہو سکتے ۔ لیکن اس کے با دجود اس بات پراعتقا درائخ رکھتے ہیں کہ خدمتِ خلق اور انسانیت کی فلاح و بہود کے لئے انجام دیا گیا عمل ہرگز' انا نیت' کے جذبے کے تحت انجام پانے والے عمل کی صف میں قرار ٹیس دیا جاسکتا۔ بلاشہ خداوند تعالی ایسے اعمال انجام دینے والوں کو پچھے شہر کے سلے ضرور دے گا۔ بعض احادیث کے مطابق'' حاتم'' جیسے مشرک لوگ ، مشرک ہونے کے باوجود اپنے سخاوتم نداندا تمال کی بدولت یا تو عذاب میں مبتلا ٹیس ہوں گے یاان کے عذاب میں کی کردی جائے گی۔

ا۔ مثلاً آگ لکڑی کواس وقت جلائے گی کہ جب وہ لکڑی مرطوب ندہو۔ جلنے کے لئے لکڑی کا مرطوب نہ ہونا کوئی وضع کردہ امر نہیں بلکہ یہ ایک تکویٹی وطبیعی امر ہے۔ یعنی اس شرط کو کسی نے وضع نہیں کیا ہے، بلکہ خود بخو داشیاء کے طبیعی خواص اس شرط کا نقاضا کر رہے ہیں۔ واضح رہے کہ اس امر کوعدم المانع کے نام سے یا دکیا جاتا ہے، لیکن تقریب ذہن کے لئے مسامحة بیمثال بیان کی گئ ہے۔ (مترجم) متعدوروایات کے ذریعے مذکورہ بالا تکتے کو ثابت کیا جاسکتا ہے۔

ا۔ میشخ صدوق کی کتاب'' ثواب الانمال' میں علی بن یقطین سے مروی امام مویٰ کاظم میلائماکی ایک حدیث ہے جسے علامہ مجلسی علیہ الرحمة نے نقل کیا ہے۔امام فرماتے ہیں:

'' بنی اسرائیل میں ایک مومن کے پڑوی میں ایک کا فررہتا تھا۔ کا فراپنے مومن پڑوی کے ساتھ بمیشہ اچھا سلوک کیا کرتا اور نیک اخلاق سے پیش آتا۔ جب بیکا فرمرا تو خداوند تعالیٰ نے اس کے لئے ایک ایسی مٹی ہے گھر بنایا جواسے آگ کی تپش سے بچاتا تھا اور اس کارزق ،اس کے آتشیں مقام کے باہر سے اس کے پاس پہنچتا تھا۔ اسے بتایا گیا کہ بیتمہارے مومن پڑوی کے ساتھ نیک سلوک کی بناء پر ہے۔'' (بحار الانوار۔ جسابس سے سے)

مرحوم علامہ مجلسی اس روایت کونقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں: بیاوراس جیسی دیگر روایات اس بات کی دلیل ہیں کہ بعض کا فردوز خیول سےان کے نیک اعمال کے سبب عذاب اٹھالیا جائے گا۔

اب رہیں وہ آیات جن میں کفارے کسی طور عذاب کو نہا تھائے کا اعلان کیا گیا ہے تو وہ اس طرح کے نیک اعمال انجام نہ دینے والے کا فروں کے بارے میں ہیں۔

۲- ایشاامام باقر طلط سے روایت ب کدآپ نے فرمایا:

''کسی بادشاہ کے ملک میں کوئی موٹن رہتا تھا۔ بادشاہ نے اس موٹن کواذیت وآزار پہنچانی جا ہی تو وہ فرار ہوکر کسی غیر اسلامی ملک میں ایک مشرک کے گھر پہنچ گیا۔ مشرک نے اس موٹن کوا پنے ساتھ رکھا اور اس کی خاطر تواضع کی۔ جیسے ہی وہ مشرک مرا، اس سے خطاب کیا گیا کہ میری عزت وجلالت کی قتم ااگر جنت میں مشرک کے لئے کوئی جگہ ہوتی تو تجھے وہاں رکھتا، لیکن اے نارجہنم ااے خوف دلامگر کوئی نقصان نہ پہنچا۔

اس کے بعدامام نے فرمایا: ہرروز صبح وشام اس کے لئے اس مقام کے باہر سے اس کا رزق لایا جاتا تھا۔ امام سے بوچھا گیا: جنت سے؟ فرمایا: جہاں سے خدا جا ہتا ہے وہاں سے۔ ( بحارالانوار۔ جسم ۳۸۳ نیق از کافی ) نہ

۲۰ زمانۂ جابلیت میں قریش کے ایک معروف کا فرسردارعبداللہ بن جدعان کے بارے میں حضرت ختمی مرتبت مائی ایل ہے۔
 سوال کیا گیا۔ آپ نے فرمایا:

اہل دوزخ میں سب سے خفیف ترین عذاب عبداللہ بن جدعان کا ہے۔عرض کیا گیایارسول اللہ کیوں؟ فرمایا:ان یہ کان یطعیم الطعامَ. وولوگوں کوکھانا کھلایا کرتا تھا۔ (بحارالانوار۔ج ۴۳،ص۳۸ نقل از کافی ) ۴۔ اسی طرح آنخضرت مٹی ڈیٹر نیم نے ایام جا ہلیت کے چندلوگوں کے بارے میں فرمایا: ''صاحبِ قباء کو، حاجیوں کو ہانکتے والےصاحبِ عصا کواوراس عورت کو کہ جس کی بلی پنچے مارتی تھی ،اس نے بلی کوقیر کر دیا نہ اے کھانا دیا اور نہ ہی آزاد کیا تا کہ شکار کر کے خود ہی اپنی غذا کا بندوبست کر لیتی (ان سب کو) میں نے آگ میں دیکھااور پہشت میں داخل ہوا۔ وہاں میں نے اس مر دکودیکھا جس نے کتے کو پانی پلا کراس کی جان بچائی تھی۔'' (بحارالانوار۔جسم جس جس انگانی از کافی)

قلیل یا کثیر تعداد پرمشمل تقریباً ہرز مانے میں ایسے لوگ موجود ہوتے ہیں جنہیں ملنے والا کم ترین صلہ عذاب میں تخفیف یااس سے یکسرنجات کی صورت میں ملتا ہے۔

اگرہمیں ایسے لوگ نظر آئمیں جو بنی نوع انسان یاحتی کسی بھی جاندار ( کیونکہ لسکسل کبید حواءِ اجو ً.(۱) کے ساتھ بغیر کسی توقع اور صلے کی لا کچ کے نیک سلوک کریں جتی ان کے خمیر کی گہرائیوں میں عمل کامحرک بینہ ہو کہ نا داروں کے چہروں میں کہیں وہ اپنی تصویرِ زندگی نہ دکھے لیں ، یعنی منتقبل میں اس طرح کے حالات میں مبتلا ہونے کے ڈر سے مختاجوں کی مدد نہ کریں بلکہ خدمتِ خلق اوراحیان کا جذبیان میں اس قدر مضبوط ہو کہ اگر انہیں بیٹلم ہوجائے کہ کسی بھی قتم کا ذاتی فائدہ آئییں نہ پہنچے گا۔

کوئی بھی ان کے اس کار خیرے واقف نہ ہو سکے گا ،کوئی بھی انہیں ''سبحان اللہ کیا کہنے' کے جملے سے نہ نوازے گا تو جب بھی پہلوگ کار خیر کو انجام ویں گے اور گلی بندھی عادت وغیرہ ان کی محرک عمل نہیں تو میرے خیال میں ان لوگوں کے بارے میں یہی کہنا چاہئے کہ ان کے خمیر کی گہرائیاں معرفت خدا کے نور سے منور ہیں ۔ایسے لوگ بالفرض خدا کا زبانی ا نکار کریں لیکن اپنے خمیر کی گہرائیوں میں اس کے معتقد ہیں۔ان کا انکار در حقیقت ایک ایسی وہمی اور خیالی شئے کا انکار ہے (۲) جوخدانہیں

ا۔ ہرجگرسوختہ کےجگرکؤسکیس پہنچانے پراجر ملےگا۔ یہاں ہرجگرسوختہ کہا گیا ہے خواہ انسان ہویا حیوان۔(مترجم) ۴۔ اگرکوئی انسان خدا کے بارے بیں ایک غلط تصور قائم کرے، یا اے خدا کے بارے بیس غلط تصورات فراہم کئے جا کمیں جوکسی طور ذات باری تعالیٰ کے شایانِ شان نہ ہوں ،اورانہی غلط تصورات کی بنا پروہ خدا کو نہ مانے ، تواسے انسان کومنکر خدانیس کہا جا سکتا ، کیونکہ اس نے خدا کا انکارٹیس کیا ہے بلکہ ایک ایسی شئے کا انکار کیا ہے جو در حقیقت خدانیس بلکہ خدا کے بجائے اس کے تصورات میں موجود اس نے خدا کا انکارٹیس کیا ہے بلکہ ایک ایسی شئے کا انکار کیا ہے جو در حقیقت خدانیس بلکہ خدا کے بجائے اس کے تصورات میں موجود

یجی بات قیامت ومعاد کے مشکر کے بارے میں بھی کہی جاسکتی ہے۔ اگر قر آن دسنت کے پیش کر دہ عقید ہُ معاد کے برخلاف انسان کی اور مفہوم گومعا دیجھ کراپنے ذہن میں بٹھائے اور پیر قطعی عقلی و بر بانی پیانوں پر اپوراندائز نے کے سبب اس کی عقل اسے قبولنہ کر سے تو ایسے انسان کومعاد کا مشکر نہیں کہا جا سکتا۔ بلکہ بیٹھنس ایک ایسے عقیدے کا مشکر ہے جس کا معاد سے کو ٹی تعلق نہیں الیکن نہ کورہ مختص اسے معاد بجھ کراس کا اٹکار کر رہا ہے۔ لہذا بیدمعاد کا مشکر نہیں۔ (مترجم) لیکن انہوں نے اسے خدا کے بجائے اپنی وہنی تصورات میں بٹھالیا ہے(۱) یا بیا نکارا کیہ اورالیں وہی و خیالی شے کا انکار ہے جے انہوں نے خدا اور قیامت کی جانب بازگشت تصور کیا ہے(۲) ان کا بیا نکار حقیقتا خدا اور معاد کا انکار نہیں ۔ خیر خواہی، نیکی، عدل اوراحسان جیسی صفات کو انہی صفات کی خاطر اس طرح سے پہند کرنا کہ جس میں کسی اور جذبے کارتی برابر شائبہ بھی نہ ہو، جمیل علی الاطلاق ( بینی خدا ) سے عشق و محبت کی نشانی ہے۔ لہذ البعید القیاس نہیں کہ ایسے لوگ عملی طور سے در حقیقت اہلی کفر کے زمرے میں محشور ہی نہ ہوں ، اگر چہز بانی اقر ارند کرنے کی بنا پر منکر وکا فرشار کئے جا کیں ۔ (واللہ اعلم)

### فيصطاحتهالهان:

اس مقام پرہم ابتدائے بحث میں پیش کئے گئے ایک اورمسکے کی وضاحت کریں گے۔ یعنی وہ غیرمسلم موحد جو قیامت کے معتقد ہیں اورا پنے اعمال قربۂ الی اللہ انجام دیتے ہیں ،ان کے اعمال کی صورتحال کیا ہے؟

اہلی کتاب کے درمیان ایسے لوگ پائے جاتے ہیں جونہ تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوخدا کا بیٹا ہانے ہیں اور نہ ہی حضرت عزیر علیہ السلام کو۔ نہ دوگانہ پرست ہیں اور نہ ہی آتش پرست ۔ نہ اسے این اللہ کہتے ہیں اور نہ ہی عزیرین اللہ کے قائل ہیں۔ اہریمن کو ہرائیوں کا خدائمیں مانے اور قیامت پر ایمان بھی رکھتے ہیں۔ایسے لوگوں کا انجام کیا ہوگا؟

یبہاں ہماری بحث ان موجدوں ہسائنسی دریافت کرنے والوں اور بنی نوع انسان کے لئے خدمات انجام دینے والے ان لوگوں کے بارے میں نہیں جو مادہ پرست اور خدا کے منکر ہیں۔

واضح ہے کہ ایسے عقا کد کے خواص ، انگال کے محرک کو مادی حدود ہے آگے نہیں جانے دیے۔ ایسے لوگوں کے بارے میں اسلامی زاویۂ نگاہ ہے ہماری رائے ، گذشتہ صفحات کی بحث ہے واضح ہو چکی۔ اس فصل میں ہماری بحث ان نیک (غیر مسلم ) افراد کے بارے میں ہے جو مبداً و معاد پر ایمان رکھتے ہیں۔ طبیعی امر ہے کہ اس ایمان کی بدولت بیلوگ عالم بالا کو مدنظر رکھتے ہوئے ، ما دیات ہے ما وراء منزل کی جانب سفر کر سکتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اڈیسن اور پا بچرائی زمرے میں آتے ہیں۔ ان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اڈیسن اور پا بچرائی زمرے میں آتے ہیں۔ ان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیلوگ اپنے کا مول کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیلوگ اپنی اندرمحرکات ورضائے الیمی کو مدنظر رکھتے ہوئے قدم اٹھاتے تھے۔ بیلوگ دراصل کا مول کے سلسلے میں متدین مسلمانوں کی ما نندرمحرکات ورضائے الیمی کو مدنظر رکھتے ہوئے قدم اٹھاتے تھے۔ بیلوگ دراصل ایسے عیسائی ہیں جو عیسائی نہیں۔ کیونکہ اگر بیلوگ حقیقی عیسائی ہوتے اور موجودہ عیسائی عقا کد پر ایمان رکھتے تو حضرت عیسائی علیہ السلام کو خدا مانتے طبیعی امر ہے کہ اس صورت میں ان کا حقیقی موحد ہونا کسی طور ممکن نہ تھا۔ آج کے عیسائی وانشوروں اور

ا۔ یہ جملہ خدا کے انکار کی جانب اشارہ ہے۔ (مترجم)

۲۔ یہ جملہ خدا کے سامنے بروز محشر پیش ہونے (معاد) کی جانب اشارہ ہے۔ (مترجم)

مفکروں میں سے شاید ہی کوئی سٹلیث جیے بے بنیاد عقیدے پرایمان رکھتا ہو۔

فصلِ بذامیں زیرِ بحث مسئلے کی وضاحت کے لئے بید دیکھنا ضروری ہے کہ آخر نبوت وامامت پر ایمان رکھنے کی کیا ضرورت ہے؟اورکس بناء پر اعمال کی قبولیت کا دارومداران دونوں پراعتقاد کی صورت میں بی ممکن ہے؟

ہماری نظر میں اعمال کی قبولیت کے لئے انبیاء دائمہ پرایمان رکھنا دولحاظ سے دخیل ہے۔

ایک توبیک ان کی معرفت کی بازگشت معرفت خدا کی جانب ہے۔ درحقیقت خدا سے متعلق امور کی معرفت ائمہ ہ کی معرفت کے بغیر نامکمل ہے۔ یاسا دے الفاظ میں یول کہتے کہ خدا کوضیح طریقے سے پیچا نتااس کی ہدایت ورا ہنمائی کے مظاہر کو پہنچا نے کی مترادف ہے۔

و دسرے بیاکہ مقام نبوت وامامت کی شناخت اس لئے بھی ضروری ہے کہ ان ہستیوں کی معرفت کے بغیر بھیج اور مکمل ضابطۂ حیات کا حصول ناممکن ہے۔

نیک مسلمان اور نیک کافر کے درمیان ایک بہت بڑا فرق بیہ کدایک سیجے ضابط کیات نہونے کی وجہ ہے موخرالذکر کی کامیابی اور نیک عاقب کا امکان بہت ہی کم ہے۔ لیکن اول الذکر نے کیونکد ایک مکمل وجامع ضابط کیات کے حامل دین کے مامیا کی اور نیک عاقب کہ البار البار الروہ اس ضابط کر حیات کو ابنی کمل وجامع ضابط کیا ہے۔ اجراء کر لے تو اس کی فلاح ور شکاری بیٹنی ہے۔ عمل صالح ہمرف خدمت خات ہی کا نام نہیں۔ تمام واجبات ، محر مات ، مکر وہات اور ستحبات عمل صالح کے ضابط کیا ہے میں سالح کے صد بیں۔ ایک متدین عیسائی جو اسلام سے دور ہونے کی بناء پر ایک سیجے ضابط کیات ہے محروم ہے، در حقیقت دسین اسلام کے ظیم مواہب سے محروم ہے، کیونکہ ممنوعہ اعمال کو انجام دیتا ہے۔ مثلاً اے شراب نہیں بینی چاہئے لیکن وہ بیتا ہے۔ ہم جانے ہیں کہ شراب کی مما فعت اس کے انفرادی ، معاشرتی اور معزروجی اثر ات کی بناء پر ہے۔ طبیعی امر ہے کہ جو شخص شراب جانے گا وہی اس کے نقصانات کا بھی سامنا کر ہے گا۔ ایسے شخص کی مثال طبیب سے محروم انسان کی تی ہے۔ معالج ہے محروم ہو ہے۔ کے موجوم سے کی بناء پر اس کے نقصانات کا بھی سامنا کر ہے گا۔ ایسے شخص کی مثال طبیب سے محروم انسان کی تی ہے۔ معالج ہے محروم انسان کی تی ہے۔ معالج ہے موجوب ہونے کی بناء پر اس کے نقصانات کا بھی سامنا کر ہے گا۔ ایسے شخص کی مثال طبیب سے محروم انسان کی تی ہے۔ معالج ہے گا وہی بنا پر وہ ایسا کام کرگذر رسے گا کہ قبل از وقت قلب ، جگریا اعصالی نظام کے مثال جونے کی بناء پر اس کی تو اس کی مرکوتاہ ہو جائے۔

اسلامی نظام حیات میں بہت ہے احکامات ایسے ہیں کہ جن کی پابندی کرنارومی ومعنوی کمال کے حصول کی شرط ہے۔ لہذا داضح ہے کدائیک غیرمسلم محض تعصب اورعناوے جتنا بھی ووراور وسیع الخیال ہولیکن ایک اعلیٰ انسانی ضابطۂ حیات س محروم ہونے کی بناء پراس سے استفادہ نہ کرسکے گاجس کے نتیج میں تمام متعلقہ فوائد سے محروم رہے گا۔

طبیعی امرہے کہ ایساشخص نٹے وقتہ تمازوں، ماہ رمضان کے روزوں اور جج جیسی عظیم عبادات ہے بھی محروم رہے گا۔ اس کی مثال اس شخص کی ہے جوزراعت کے اصولوں کو مدنظرر کھے بغیر نج ہوئے ۔ایسے شخص کی فصل ہرگز اس کسان کی طرح نہیں ہوسکتی جوزراعت کے تمام اصولوں کو مد نظرر کھتے ہوئے بروقت بل چلائے بتنم پاٹنی کرے اور کھیت کوخو درو گھانس پھونس سے یاک وصاف کرے۔

نیک مسلمان اور نیک کافر کے درمیان فرق کو یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ نیک مسلمان اس بیار کی مانند ہے جوشب وروز

ایک ماہر طبیب کی زیر گرانی ہے۔ اس کی تمام دوا کیں اور غذا کیں طبیب کی تجویز کردہ ہیں۔ غذا اور دوا کی اقسام، ان کے کھانے

کا وقت اور مقدار میسب طبیب کے تافع ہے لیکن ایک نیک غیر مسلم اس خود ہراور ہے کیم مریض کی طرح ہے جس کے شب
وروز میں کوئی نظم وضیط نہیں ۔ چوغذا یا دوا اس کے ہاتھ گئے اسے کھا لیتا ہے۔ اب جبال میمکن ہے کہ ایسا بیار بطورا نقاق کوئی
مفید دوا کھا کرافاقہ حاصل کرلے وہیں یہ بھی ممکن ہے کہ کسی مبلک اور خطرناک دوا کو استعمال کرلے۔ نیزیہ بھی ممکن ہے کہ بھی
کسی مفید غذا کو استعمال کرنے کے بعد کسی بد پر ہیزی یا نامنا سب غذا کے نتیج میں سابقہ مفید غذا کے اثرات کو زائل کردے۔
اس بیان کے بعد ایک مسلمان اور خدا کے معتقد غیر مسلم کے درمیان فرق واضح ہوجا تا ہے۔ یعنی مسلمان خدا کا معتقد
ہے اور اس کے پاس ایک مکمل ضابطہ حیات بھی ہے لیکن خیر مسلم کے درمیان زرق واضح جوجا تا ہے۔ یعنی مسلمان خدا کا معتقد
نہیں۔ بالفاظ دیگر مسلمان ہدایت تک بھی گئے گیا ہے لیکن غیر مسلم خدا پر ایمان رکھنے کے باوجود ہدایت تک نہی جسک نیا کہ سام

فان اسلموا فقد اهتدوا. (سورةُ آلعران-٢٠)

(خلاصة ترجمه) اگر(محد ما الله الله عليه) كے سامنے سرتشكيم كرديں تو بياوگ ہدايت يا كيں گے۔

گذشتہ آخری دونسلوں (۱) میں ہمارے بیان سے بیہ بات واضح ہوگئی کہ نیک اعمال کا اجروصلہ پانے کے لحاظ ہے تمام غیر سلم کیساں نہیں ہیں۔ خدا اور قیامت کے منکر غیر سلم اور ان دونوں پر معتقد لیکن نبوت پر ایمان کی دولت سے محروم غیر سلم کے درمیان بہت ہی بڑا فرق ہے۔ اول الذکر کے لئے ایے عمل کو انجام دینا ممکن نہیں جو بارگا والی میں درجہ تجولیت پر فائز ہو۔ جبکہ ٹائی الذکر کے لئے بیام ممکن ہے، اسلام مشرک کو ہر داشت نہیں کرتا لیکن اہل کتاب کو ہر داشت کر لیتا ہے۔ عقیدہ شرک چھوڑ نے کے سلسلے میں مشرک پر زور ڈالیا ہے، لیکن اہل کتاب کو اپنا عقیدہ چھوڑ نے پر مجبور نہیں کرتا۔ ہماری نظر میں مشرک بن اور اہل کتاب کے ساتھ مسالمت آمیز زندگی گذار نے کے سلسلے میں اسلام کی فذکورہ بالا تعزیق کا فلسفہ بھی ہی ہے کہ مشرک یا منکر خدا نے شرک وا نکار کے ذریعے اپنے آپ پر نجات کے رائے کو تا ابد مسدود کر لیا ہے۔ اس کی روحانی کیفیت نے عالم مادے ۔ گذر کر ملکوت اور بہشت ابدی کی جانب پر واز کرنے سے اسے ہمیشہ کے لئے محروم کر دیا ہے۔

لیکن اہلی کتاب پٹی روحانی کیفیت کے پیش نظرعمل صالح (خواہ ناقص ہی کیوں ندہو) گوانجام دے سکتے ہیں اور چند

ا بنوت اورامامت پرائمان ، خداوآخرت پرائمان - (مترجم)

W.

دیگرشرا لطاکوهم کرے عمل کا نتیجہ پاسکتے ہیں۔

قرآن كريم اللي كتاب كومخاطب كرتے موے فرما تاہے:

تعالوا الی کلمة سوائ بیننا و بینکم ان لانعبد الا الله و لا نشرک
به شیناً و لا یتخذ بعضنا بعضاً ارباباً من دون الله. (آل العران ۱۳)
(خلاصة ترجمه) آجاوا کیا ایسے کلے کی طرف جو ہمارے اور تبہارے درمیان مشترک ہے۔ (اوروہ بیہ) که سوائے خدا کے کی اور کی پستش نہ کریں کی کواس کا شریک قرار نہ دیں۔ اور ہم میں ہے بعض لوگ پچھا در لوگوں کو اپنا حاکم و پروردگار نہ ما نیں۔

قرآن کریم نے اہل کتاب کواس کی اعلانید عوت دی ہے لیکن مشرک ومنکر کوالی کوئی دعوت نہیں دی۔

### :-6766

ایمان کی اہمیت وحیثیت کے سلط میں میں تیسرا قابل توجہ سئلہ ، کفر وعناد کے منفی اثرات کا ہے۔ یعنی کفر وعناد کیا نیک اعمال کے رائیگاں اور ہے اثر ہونے کا باعث بن سکتے ہیں؟ جس طرح سے پچلوں اور فسلوں کو گلنے والے کیڑے انہیں سڑا کر سے تاہ و ہر باد کر دیتے ہیں ، کیا ای طرح کفر وعناد بھی نیک اعمال پر حملہ آور ہوکر انہیں پوچ و ہے اثر کر سکتے ہیں؟ (۱) بالفاظ دیگر:
اگر انسان تمام شرائط کا خیال رکھتے ہوئے حسن فعلی و فاعلی پر مشمل کوئی نیک عمل انجام دے لیکن دوسری طرف حقیقت کے مدمقابل ، ہٹ دھری اور عناد کا مظاہرہ کر ہے ،خصوصاً اگر وہ حقیقت اصول دین میں سے ہو، تو کیا وہ عمل صالح جو بذات خود نیک فقص کا شکار نہ تھا ،اس ہٹ دھری کی بناء پر یا اس روحانی انحراف کے سبب نیست و نا بودنہ ہوجائے گا؟

یہ ہے وہ مقام جہاں''عمل کی آفات'' کا مسئلہ زیرِ بحث آتا ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی عمل حسنِ فعلی و فاعلی پر مشتمل ہویا یوں کہتے کہ ممل کے ظاہری خدوخال بھی صحیح ہوں اور اس کی روح بھی ہلکی و مادی حوالے سے بھی عمل نیک وخوب ہواور فیبی و ملکوتی لحاظ سے بھی ہمیکن اس کے باوجود عالم غیب وملکوت میں کسی آفت میں مبتلا ہونے کی بناء پر بتاہ وہر باوہوجائے ، بالکل اس نتج کی مانند جے تیار زمین میں بویا جائے اس کی فصل پک کر تیار بھی ہوجائے لیکن امر نے سے پہلے اسے کیٹر الگ جائے ٹیڈی یا

ا۔ کیونکہ پھلوں اور فسلوں پرحملہ آور کیڑے بھی ان کے پکنے کے بعدان پرحملہ کرتے ہیں اور بھی پکنے سے پہلے۔ یہاں اول الذکر شق مرحوم مصنف ؓ کے پیش نظر ہے۔ اور تمام شرائکا کے ساتھ انجام دیئے گئے نیک اعمال کی مثال پکے ہوئے پھل یا تیار فصل کی می ہے۔ (مترجم) آسانی بجلی اے فتم کروے قرآن کریم الیی'' آفات'' کو' دبط' کانام ویتا ہے۔

عمل کی آفات صرف کفار ہی ہے مخصوص نہیں ، مسلمانوں کے اعمال بھی ان آفات کا شکار ہو سکتے ہیں۔ ہوسکتا ہے کوئی مومن مسلمان راہ خدا میں قربۂ الی اللّٰہ کسی مستحق محتاج کوصد قد دے ، اس کاصد قد درجہ مقبولیت پر فائز بھی ہوجائے لیکن اس مستحق پراحسان جتانے یا اسے کسی ذہنی اذبیت میں مبتلا کرنے کے سبب وہ صدقہ نیست و نابود ہوجائے۔قرآن کریم کا ارشاد ہے:

یا ایها الذین امنوا الاتبطلوا صدفاتکم بالمنّ و الأذی (سوره بقره ۲۲۴) (خلاصة ترجمه) اے ایمان والوا اپنے صدقات کواحمان جنلانے اوراؤیت پہنچانے کے سبب اکارت ندکرو۔ نیک اعمال پر نازل ہونے والی آفات میں سے ایک آفت حسر بھی ہے : جبیا که صدیث میں ہے۔ ان الحسد لیاکل الحسنات کما تأکل النار الحطب.

( بحارالانوارج ۵ اقتم سؤم صغیه ۱۳۳-۱۳۳)

(حدنيكيول كواس طرح كهاجاتاب جيسية ككر يول كو-)

انہی آفات میں ہے ایک' بھو ذ' ہے۔ یعنی حقیقت کے ساتھ'' نبرد آزما'' رہنا۔ بھو دکا مطلب سے کہ انسان حقیقت کو درک کرنے کے باوجود اس کی مخالفت کرے۔ بالفاظ ویگر؛ بھو ولیعنی انسان کی سوچ اور فکر دلیل و منطق کی بنا پرتو سرتسلیم خم کرلے، چراغ فکر یعنی عقل حقیقت کوروش کرد لے لیکن اس کی روح اور جذبات تکبیر وانانیت کی بنا پرعقل کے حکم کے سرتا بی کرتے ہوئے حقیقت کو مانے سے انکار کردیں جی وسچائی کو پہچان لینے کے بعد اس سے نبرد آزمار ہے ہوئے اس کی مخالفت کرنائی درحقیقت کفر ہے۔

اس سے پیشترنشلیم کے مراحل کی وضاحت کے دوران ہم نے ندگورہ حالت کو کسی حدتک بیان کیا تھا۔ یہال''اعمال کی آفت'' کی مناسبت سے اس حال کی مزید وضاحت کریں گے۔

امیرالمومنین بلینگا اسلام کی تعریف کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

الاسلام هو التسليم. (ننج البلانه حكت ومواعظ ١٢٥٠)

(اسلام يعن حقيقت كوشليم كرلينا-)

لیعنی جہاں ذاتی فائدہ، ذاتی تعصب ادر ذاتی عادت،انسان کوحقیقت کے روبرو لے آئے وہاں انسان اپنے آپ کو حقیقت کےحوالے کردے۔اور بجر حقیقت کے تمام چیز وں ہے دشتبر دار ہوجائے۔ جو دلینی کفرطلب ہونا، وہی حالت جوابوجہل کی تھی، جانتا تھا کہ جناب ختمی مرتبت ملٹ آیکٹم کا دعوائے نبوت سچاہے، کیکن کفرطلب تھا، ایمان نہ لایا۔ بھی بھی لوگوں کی زبانی یہ سننے میں آتا ہے کہ ہم جہنم میں جانے کے لئے تیار ہیں لیکن فلال کا م نہیں کریں گے۔ یعنی یہ بات اگر حق وحقیقت پر بھی ہی ہوتب بھی ہم اس کے آگے نہیں جھک سکتے۔

اورای طرح کے دیگر الفاظ صفت جحو و کو بیان کرتے ہیں۔ بعض افراد میں موجوداس مکروہ صفت کی قرآن کریم نے نہایت عمدہ انداز میں منظرکشی کی ہے۔

و اذ قالوا اللهم ان كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء او انتنا بعذاب الهم. (سوره انفال ٣٢٠) (خلاصة ترجمه) اورجب ان لوگول نے كہاكہ بارالها! اگر يجى تق باورتيرى جانب سے بيتو پحرجم پرآسان سے

پخر برسایاایک دردناک عذاب ہم پرنازل کر۔

قر آن کریم نے کتنے عمدہ اندازے اس کیفیت کوجشم کیا ہے! ایک جملے کوفقل کر کے بعض انسانوں کے بیار باطن کی نشاندہی کردی!

جس ضدی اور بہٹ دھرم انسان کا جملہ آ ہت نے بیان کیا ہے وہ بجائے یہ کہنے کے'' خدایا! اگر بیہ بات حق ہے اور تیر ک جانب سے ہے تو پھر میرے قلب کوا ہے قبول کرنے کے لئے تیار کردئے''، یہ کہتا ہے کہ'' اگر بیرحق ہے تو پھر مجھ پرعذاب نازل کراور مجھے ختم کردئ' یہ یعنی میں مرسکتا ہوں ،موت سے ہمکنار ہوسکتا ہوں ،لیکن حقیقت کونییں قبول کرسکتا۔

بیحالت بہت خطرناک ہے خواہ کتنی ہی معمولی ہاتوں میں کیوں نہ ہو۔ نجانے ہم میں سے کتنے افراد۔۔معاذ اللہ۔۔اس میں مبتلا ہوں۔ فرض سیجے کوئی مشہور طبیب، جمہتر یا بین الاقوا می شہرت یا فتہ کسی اور شیجے کا ماہرا ہے متعلقہ شعبے میں کسی چیز کی تشخیص دیتے ہوئے اپنی رائے کا اظہار کرے۔ بعد میں کوئی گمنا م خض ،نوعمر طبیب یا نو جوان دینی طالب علم ای مسئلے میں اس کی خالفت کرتے ہوئے مضبوط و مستخام قطعی دلائل بیش کرے جن کی فدکورہ ماہرا ہے دل میں تصدیق بھی کر ہے لیکن عوام کوان سب ہاتوں کی کوئی خبر نہ ہواور دو اس مشہور ومعروف ماہر کی شخصیت کے بیش نظراس کی بات کو مانتے رہیں۔اب اس مقام پر اپنے شعبے کا مشہور ومعروف شخص اس نوعمر طبیب یا نو جوان دینی طالب علم کے آگے سرتنگیم نم کردے بعنی حقیقت کے سامنے جسکتے ہوئے اپنی غلطی کا اعتراف کر لے تو وہ واقعی ''مسلم'' ہے۔ کیونکہ الاسلام صوالتسلیم ،اورا کیک طرح سے بیکہا جاسکتا ہے کہ الیاشخص' بلنی میں اسلم و جبھہ للّٰہ ۔'' (بقرہ ۱۱۱۱۔ ہاں ، جس شخص نے خدا کے آگے بہا سرچھکادیا) کا مصداق ہے ، نیز جو د جسی مکر دہ صفت سے بھی مبرا ومنزہ ہے۔لیکن اگر حقیقت کا انکار کردے اورا پنی حیثیت و شہرت بچانے کی خاطر حقیقت سے

نبردآ زما ہوجائے تو وہ كفرطلب اور جاحدہ۔

اگر ذرکورہ طبیب بہت زیادہ بے انصاف نہ ہوتو اپنی ہات سے نہیں ہے گالیکن اپنے عمل کو تبدیل کردے گا۔اورا گر بہت ہی ہے انصاف ہوتو اپنے عمل کو بھی تبدیل نہیں کرے گا، وہی نسخہ تجو برز کرے گا اور مریض کوموت کے منہ میں پھینک کر بید کہہ دے گا کہ مریض علاج کے قابل نہ تھا اور اسی طرح کسی بھی شعبے کا ماہر وخصص ۔البتہ اس کے برعکس بھی بہت زیادہ واقع ہوتا ہے۔'' کافی'' کی ایک روایت اس حقیقت کو واضح کرتی ہے۔

محد بن مسلم كاكبنا ہے كدامام باقر عليفلاكو بيفرماتے سنا:

كل شيء يجره الاقرار و التسليم فهو الايمان و كل شيء يجره الانكار و الجحود فهو الكفر. (أصول كافي - كتاب الايمان والكفر - باب ١٦٥ - حديث ١٥)

(چوشے بھی اقر اروسلیم) نتیجہ ہوہ ایمان ہاور جوشے بھی انکاراور حقیقت سے سرتانی کا نتیجہ ہوہ کفر ہے۔)

کہتے ہیں مشہور و معروف جمہدا و رصاحب جواہر کے شاگر دآیت اللہ سید سین کوہ کمری (رضوان اللہ تعالی علیہ) کا ایک معیاری حاقہ درس تھا۔ آپ معمول کے مطابق ہر روز ایک مقررہ وقت پر نجف اشرف کی ایک مجد میں درس دیا کرتے تھے۔ حیا کہ ہم جانتے ہیں کہ فقہ وہ اصول کا درس خارج ، زعامت و مربعیت کا پیش خیمہ ہے۔ ایک طالبعلم کے لئے زعامت و مربعیت کے پیش خیمہ ہے۔ ایک طالبعلم کے لئے زعامت و مربعیت کے معنی یہ ہیں کہ وہ صفر ہے و فعتا ایک نہایت و سیج اختیارات کا مالک ہوجائے۔ کیونکہ طالبعلم جب تک مرجع نہ ہے اس کی کوئی حیثیت نہیں۔ یعنی اس کی رائے اور اس کے مقید ہے پر رقی برابر توج بھی نہیں کی جاتی ۔ اس کی زندگی بھی مرجع بنتا ہے لیک اس کی رائے کی اطاعت کی جاتی ہے اور اس کی نظر کے عالبًا عمرت میں ہی گزرتی ہے۔ لیکن جیسے ہی مرجع بنتا ہے لیک اس کی رائے کی اطاعت کی جاتی ہے اور اس کی نظر کے مقالم جیسے ہی صوفی ۔ مالی اعتبار ہے بھی وہ بغیر سی حساب و کتاب کے ایک لامحد و داختیار کاما لک ہوجا تا ہے۔ ایک مربی سی سی کی کوئی نظر نہیں ہوتی ۔ مالی اعتبار ہے بھی وہ بغیر سی حساب و کتاب کے ایک لامحد و داختیار کاما لک ہوجا تا ہے۔ ایک مربی سی سی مربع ہیں جی والے میں مطلب ہے۔ مرجوم سید سین کو وہ کمری ایسے ہی مربط میں جی ۔

ایک روز مرحوم کو و کمری کہیں ہے (مثلاً کسی ہے ملاقات کرکے ) واپس آ رہے تھے۔ درس میں ابھی آ دھا گھنٹہ باتی تھا۔ انہوں نے سوچا کہ اتنے مختصر ہے وقت کے لئے گھر جانا ہے کار ہے۔ بہتر یہی ہے کہ قد رئیں کے مقام پر جاکر شاگر دوں کا انتظار کروں مسجد پہنچے دیکھا کہ شاگر دابھی تک نہیں آئے ہیں۔لیکن ایک کونے میں ایک ژولیدہ حال شیخ اپنے چندشاگر دوں کو درس دے رہا ہے۔ مرحوم کوہ کمری نے اس کے درس کو سنا۔ آئیس میدد کیھے کر نہایت جیرت ہوئی کہ میدژولیدہ حال شیخ نہایت ہی پختہ اور تحقیقی انداز میں درس دے رہا ہے۔ دوسرے دن جان بو جھ کر قبل از وقت پہنچ کر پھرای شیخ کا درس سننے کا جی جا ہا۔ آ ئے اورآ کر درس سنا۔ اس شخ کے بارے میں ان کا کل کاعقبیرہ اور بھی پختہ ہوگیا۔ بیسلسلہ چند دن تک چلاء آخر کار مرحوم کوہ کمری کو یقین ہوگیا کہ بیشخ ان سے زیادہ قابل ہے، نیز اس کا درس خودان کے اپنے لئے بھی مفید ہے۔ اورا گران کے شاگرد بجائے ان کے اس شخ سے درس لیس توان کے لئے بہت مفیدر ہے گا۔

میرتھاوہ مقام جہاں انہوں نے اپنے آپ کوشلیم وعناو، ایمان و کفراور دنیاو آخرت کے درمیان مختر پایا۔ دوسرے دن جب شاگر د آئے اور حلقہ تشکیل پا گیا تو آپ نے کہا: آج میں تم لوگوں سے ایک ٹی بات کہنا چاہ رہا ہوں۔ پیشنخ جوا پے چندشا گردوں کے ساتھ وہاں بیٹھا ہے مجھ سے زیادہ قدریس کا حقدار ہے۔خود میرے لئے بھی اس کا درس مفید ہے۔ ہم سبال کرای کے درس میں بیٹھتے ہیں۔ ای دن سے جناب کوہ کمری ای ژولیدہ حال اور قدرے آشوب چشم میں جتلا شخے کے شاگردوں میں شامل ہو گئے کہ جس کے لباس سے غربت کے آثار نمایاں تھے۔

یہ خنتہ حال شیخ وہی ہے جس نے بعد میں الحاج شیخ مرتقعٰی انصاری (۱) کے نام سے شہرت پائی ۔ شوشتر سے تعلق ہے اور ''استادالمتاً خرین''لقب۔

اس واقعے کے وقت جناب شیخ مشہد،اصفہان اور کا شان کے اپنے چندسالہ سفر سے نبحف اشرف لوٹے تھے۔ آپ نے اس سفر میں بہت زیادہ علمی فیض حاصل کیا۔ان میں سرفہرست کا شان میں مرحوم ملااحمد زاتی ہیں۔

اليي حالت جس شخص ميں بھي ہودہ''اسلم وجهدلند'' كامصداق قرار پائے گا۔

بنابرایں کفروجی دیعنی کفرطلی اورعناد کا مظاہرہ کرنا۔ آئندہ سطور میں ہم اس بات پرروشنی ڈالیں گے کہ قر آن کریم کی نظر میں کا فرکوائی لئے کا فرکہا گیا ہے کیونکہ اس نے حقیقت کے انکشاف اوراس کے اوراک کے باوجود عناد کا مظاہرہ کرتے ہوئے اس کا اٹکارکیا ہے۔ یہی صفت اعمال کے حبط ہونے کا باعث ہے اورا ہے عمل صالح کی آفت شارکیا گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خداوند متعال اعمال کفار کے بارے میں فرما تاہے:

''(ان کے اعمال کی مثال)اس را کھوکی ما نندہے جھے تیز ہوااڑا کرلے جائے''

مثل الذين كفروا بوبهم اعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف. (سوره ابراجيم - ١٨) فرض كيجئ پانچرنے اپني سائنسي تحقيقات جوايك جرثو ہے كى دريافت كا باعث بنيں، خدا كے لئے انجام ديں اوراس كا

مقصد قربہ الی اللہ خدمتِ خلق تھا، لیکن تب بھی بارگا والہی ہے صلے کے لئے پیامرکا فی نہیں۔ یونکدا گروہ بھو ویا ایسی ہی ویگر صفات میں مبتلا تھا، اپنے عقائد کے سلطے میں یہاں تک متعقباند رویدر کھتا تھا کداگراس ہے کہا جاتا کد مثلاً وین عیسیٰ علیہ السلام تمہارا جغرافیا کی ند بب ب، ماں باپ کا موروثی فدجب بر کیا تم نے تحقیق وجبچو کی ہے کہ عیسائیت ہے بہتراور کا اللہ وین موجود ہے یا نہیں؟ تو وہ اپنی بات پراڑ جاتا اپنی من مانی کرتا اور کہتا کد وین صرف وین عیسیٰ اور اس سلسط میں تحقیق وجبچو کی ہے کہ عیسائیت ہے بہتراور کا اللہ علی تحقیق وجبچو کی مورت میں وہ ایک کفر طلب انسان رہا کہ بھی نہ کرتا تو اس صورت میں بقینیا اس کے تمام اعمال رائیگال جیں۔ کیونکداس صورت میں وہ ایک کفر طلب انسان رہا ہے۔ اور کفر جو کی انسان کی تمام سعی وکوشش کے ثواب کواکارت کر دیتی ہے۔ اس طرح کی صفت کے حامل انسان کا عمل اس راکھ کی ما نند ہے جو طوفانی ہواؤں کے تباہ کن تی پیٹروں کی زدمیں ہے۔

پانچرکا ذکر بطور مثال تھا۔ہم ینہیں کہنا جا ہے کہ اس میں مذکورہ بالاصفات موجود تھیں۔اس کاعلم خدا کو ہے۔ہم بھی اگر حق کے سامنے ڈٹ کر ،ہٹ دھرمی کا مظاہر ہ کریں تو ہم پر بھی اس کلیے کا اطلاق ہوگا۔ بارالہا! ہمیں کفرطلی اور حق کے ساتھ عناد ہے محفوظ فرما۔

☆..........☆

نرگورہ بالا امور کے علاوہ ، اعمال کی اور بھی بہت کی آفات ہیں۔ شاید انہی ہیں ہے ایک آفت ہیں وحقیقت کے دفاع کے سلسطے میں غیر جانبدار اور بے حس ہونا ہے۔ انسان کو صرف حقیقت کے انکار اور اس کے مقابلے میں ہے وحرف حقیقت کے انکار اور اس کے مقابلے میں ہے وحرف سے بھی گریز کرنا چاہئے۔ حق کا دفاع ضرور کی ہے۔ کوفے والے جانے (۱) تھے کہ حق حسین بن علی علیہا السلام کے ساتھ ہے اس امر کے معترف (۲) بھی تھے بھی تھے لیکن حق کے دفاع میں کوتا ہی کر بیٹھے۔ ثبات قدم اور استفامت کا مظاہرہ نہ کر سکے حق کی جمایت نہ کرنا اور اس کا ساتھ نہ دینا ، حق کا محملی انکار ہے۔ حضرت زیرنہ ہے اللی کوف کے سیامنے ویے گئے اپنے مشہور فطبے ہیں حق کی جمایت نہ کرنے اور اس پڑھلم وستم روا

يها اهمل الكوفة! يا اهل الختل و الغدر و الخدل، أُ تبكون؟ الا فلا رقات العبرة و لا هدأت الزفرة، انما مثلكم كمثل التي نقضت غزلها من بعد قوةٍ انكاثاً. (نُشَّ المُهموم) (اكوفي والوا دهوك باز واور فربيو، رورب هو؟ تمهاري آنويمي تشمين، تمهاري آ دونالے مردند

پڑیں۔تمہاری مثال اس (ناوان) عورت کی ہی ہے جو کیاس سے دھا گد بنانے کے بعد اس بنے ہوئے

ا۔ تسلیم عقل وشعور۔ (مترجم) ۲۔ تسلیم قلبی۔ (مترجم)

دھا گے کو کھول دے اور جو بے اے دوبارہ روئی میں تبدیلی کردے۔)

عجب اورخود پیندی عمل کی ایک اور آفت ہے۔ عمل کے بعدریا بھی حسد، عجب اور جحو دکی مانندعمل کو ہر باد کردیتی ہے۔ حدیث میں ہے۔

" بہمی انسان کوئی نیک اور نورانی عمل انجام دیتا ہے اوراس کا بیمل علیین تک پہنچ جاتا ہے۔ لیکن اس کے بعد لوگوں کے سامنے اپنے عمل کو بیان کر کے ان پر جملا تا ہے۔ بیام (طلبین سے ) اس کے عمل کے تنزل کا باعث بنتا ہے۔ دوبارہ اس عمل کا ذکر کرتا ہے۔ عمل ایک اور تنزل اور انحطاط کا شکار ہوجا تا ہے۔ تیسر کی بارجب اس عمل کو بیان کرتا ہے تو وہ عمل بالکل نابود ہو کرفتم ہوجا تا ہے اور بھی بھی تو بر عمل میں تبدیل ہوجا تا ہے۔"
امام باقر طلبتا نے فرمایا:

الابقاء على العمل اشدّ من العمل. قال (الراوى): و ما الابقاء على العمل؟ قال: يصل الرجل بصلة و ينفق نفقة لله وحده لاشريك له فتكتب له سراً ثم يذكرها فتمحى فتكتب له علانية 'ثم يذكرها فتمحى و تكتب له رياءً.

(وسائل الشيعه \_جلداكتاب الطهاره \_ابواب مقدمات العبادة \_باب١٣)

(عمل کو باتی رکھنا عمل انجام ویے سے زیادہ مشکل ہے۔ راوی نے پوچھاعمل کو باتی رکھنے سے کیا مراو ہے؟ فرمایا: انسان کسی نیک کام میں اپنامال خرچ کرتا ہے صرف خدائے لاشریک کے لئے انفاق کرتا ہے تواس کا سے عمل ای طرح کھا جا تا ہے۔ اس کے بعد وہ اس عمل کو فاش کر دیتا ہے تو بیاس عمل کو تخفی عمل کے دائر ہے سے نکال کرلوگوں کی نظروں کے سامنے انجام دیئے گھی کی فہرست میں لکھ دیا جا تا ہے۔ جب تیسری مرتبداس عمل کا ذکر کرتا ہے تو پھراس عمل کو نیمرست میں کہ فہرست میں ''دیاء'' پرچنی عمل کی خبرست میں ''دیاء'' پرچنی عمل کی صورت میں درج کردیا جا تا ہے۔)

## :1616

یباں تک کی بحث غیر مسلموں کے نیک اور مثبت اعمال کے قبول اور مستر دہونے کے بارے میں تھی۔ یایوں کہنے کہان کے مثبت اعمال موضوع بحث تھے۔ یعنی ہم اس مسئلے کو واضح کرنا چاہتے تھے کہ کیا غیر مسلموں کے نیک اعمال ان کے درجات میں اضافے کا باعث بنتے ہیں یانہیں؟

اب دیکھتے ہیں کہان کے منفی اعمال یعنی غیرمسلموں کے برے اعمال ادر گنا ہوں کی کیاصور تحال ہے؟ کیااس سلسلے میں

تمام غیر مسلموں کا حال ایک ساہے؟ مزید برآس کیا منفی اٹھال بینی انحطاط کی جانب لے جانے والے برے اٹھال کے حوالے سے حوالے سے مسلم وغیر مسلم اور ای طرح شیعہ اور غیر شیعہ کے درمیان کوئی فرق ہے یانہیں؟ کیا مسلمانوں اور خصوصاً شیعہ مسلمانوں کو منفی اٹھال کے سلسلے میں کوئی خاص مراعات حاصل ہیں؟ (1)

گذشتہ ابحاث سے بیہ بات واضح ہوگئی کہ خداوند تعالیٰ کا عذاب انسان سے دیدہ و دانستہ (۲) گناہ سرز دہونے کی صورت میں بی نازل ہوتا ہے۔ ہویانسیان کی صورت میں نہیں۔ اس کے علاوہ ہم نے اس آیت کے معنی کو بھی بیان کیا گہ جس سے علمائے اصول فقہ نے ''فقح عقاب بلا بیان' جیسے قاعدے کا انتخراج کیا ہے۔ اب یہاں ہم غیر مسلموں کے منفی اعمال یا بعہارت دیگران کے برے اعمال کی سزاو پاواش کے مسئلے کو واضح کریں گے۔ اس امر کے لئے ہم اسلامی تعلیمات کے ایک ایسے سکتے کو قور آن کریم نے بیان کیا۔ اور دہ ہے'' قصور' اور' استضعاف'' کا ایسے مسئلے کو چیش کرنے پرمجبور ہیں جے سب سے پہلے خود قرآن کریم نے بیان کیا۔ اور دہ ہے'' قصور' اور' استضعاف'' کا مسئلہ۔ یہاں سے ہم ای عنوان کے تحت اپنی بحث کا آغاز کرتے ہیں۔

# 3/2 John - Sec.

علاء ایک اصطلاح کواستعال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ بعض لوگ'' مرجون لامراللہ'' یا' مستضعف'' ہیں۔ مستضعفین لیعنی کمزوراور ہے بس لوگ۔''مرجون لامراللہ'' بیعنی جن کی حالت کودیکھتے ہوئے یہ کہنا چاہئے کہان کا فیصلہ خدا کے ہاتھ ہے۔ خداان کےساتھ اپنی رحمت وحکمت کی اقتضاء کے مطابق سلوک کرےگا۔ ندکورہ بالا دونوں اصطلاحیں قرآن کریم سے اخذ کی گئی ہیں۔

سورهٔ نساء کی ستانویں ، اٹھانویں ، ننانویں آیت میں ارشاد ہے:

الذين توفّ اهُمُ الملتُكة ظالمي انفسهم قالوا فيم كنتم؟ قالوا كنا مستضعفين في الارض، قالوا الم تكن ارض الله واسعة فتهاجروا فيها؟ فاولتُك مأويهُم جهنم و سائت مصيراً، الا المستضعفيين من الرجال و النساء و الولدان لايستطيعون حيلةً و لا يهتدون سبيلاً. فاولتُك عسى اللهُ ان يعفوَ عنهُم و كان الله عفواً و غفوراً.

پہلی آیت میں بعض لوگوں کے ساتھ ملا نکدالی کے سوال وجواب کا ذکر کیا گیا ہے۔ فرشتے ان سے پوچیس کے کدونیا میں تم کیا کرتے تھے؟ وہلوگ عذر پیش کریں گے کہ بم دنیا میں بے بس ولا چار تھے۔ ہماری پیٹی کہیں تک نہتی۔جس پر فرشتے

> ۔ جس کے نتیج میں بیدونوں گروہ پر سے اعمال کا انجام دینے کے باوجودان کی سزاؤں سے محفوظ رہ کمیں۔ (مترجم) ۲۔ بیلفظ عالماً عالماً کا ترجمہ ہے جمے محترم مصنف ؓ نے استعال کیا ہے۔ (مترجم)

یکہیں گے کہتم لوگ متضعف نہیں ہو کیونکہ خدا کی زمین وسیج تھی تم لوگ وہاں ہے ججرت کر کے ایک ایسی جگہ جا سکتے تھے جہال تہمیں تمام مواقع اور وسائل میسر ہوتے ۔لہذاتم لوگ قصور وار جواور عذاب کے سزاوار۔

دوسری آیت میں لوگوں کے ایک اور طبقے کا ذکر ہے جو واقعی متضعف تھے۔اب پیلوگ خواہ مرد ہوں،عور تیں ہوں یا پیچے۔ بیدہ ہی لوگ ہیں جن کی نہ تو کہیں تک رسائی تھی اور نہ ہی ان کے سامنے کوئی راستہ تھا۔

تیسری آیت میں بشارت دیتے ہوئے سیامیدولائی جارہی ہے کہ پروردگار متعال موخرالذکر طبقے کواپی عفود بخشش ہے وازےگا۔

ہمارے استاد کمرم جناب علامہ طباطبائی (روحی فداہ) تغییر المیز ان میں ای آیت کے ذیل میں فرماتے ہیں:
"خداوند تعالیٰ نے دین کے سلسلے میں جہل اورا قامہ شعائر دینی کی ممانعت کوظلم تمار کیا ہے، عفوالی ان امور کے شامل حال نہ ہوگی۔ لیکن وہ مستضعفین جونہ تو اپنے ماحول کو تبدیل کرنے پر قادر ہیں اور نہ ہی کہیں نقل مکانی کر سکتے ہیں، اس امر ہے مشتیٰ ہیں۔ بیا سنتاء صرف آیت میں نہ کورصور تحال سے مختص نہیں۔ جس طرح سے ممکن ہے کہ استضعاف کا سبب ہم حول کی تبدیلی کی طاقت نہ رکھنا ہو، ای طرح سے بیجی ممکن ہے کہ استضعاف کا سبب ہو کہ انسان حقیقت کی نہین تھیں کہ جولوگ مختلف وجو ہات کی بناء پر حقیقت تک نہین تھی ہے۔ " (المیز ان ج ۵ ص ۵) متعدد روایات میں اس بات کا ذکر ہے کہ جولوگ مختلف وجو ہات کی بناء پر حقیقت تک پہنچنے سے قاصر رہے وہ مستضعفین متعدد روایات میں اس بات کا ذکر ہے کہ جولوگ مختلف وجو ہات کی بناء پر حقیقت تک پہنچنے سے قاصر رہے وہ مستضعفین متعدد روایات ہیں۔ (رجوع کریں: المیز ان ج ۵ ص ۵ ک

سورة توبيين ارشادي:

و آخرون مرجون لامر الله اما يعذبهم و اما يتوب عليهم. و الله عليم حكيم. (آيت١٠١) (خلاصة ترجمه) كيمحادرلوگ بين جوام خداكاميدوارك محكة بين اب خدايا توانيس عذاب دے كايا أنيس بخش دے گا درخدا كيم عليم ہے۔

مرجون لامرالله ای آیت سے اخذ کیا گیا ہے۔

ایک روایت میں امام با قرطیعی نے اس آیت کے بارے میں فرمایا:

"ابتدائے اسلام میں یقینا ایسے لوگ تھے جوشر وع میں مشرک تھے۔ان سے بڑے بڑے جرم سرز دہوئے۔ حمزہ ، جعفر اورا یسے بی دوسرے مسلمانوں کو انہوں نے قتل کیا۔ بیلوگ بعد میں مسلمان ہو گئے ،شرک کو خیر باد کہدکر توحید کی جانب آئے۔لیکن ان کے قلوب میں ایمان رسوخ ندکر سکا۔ اس لئے بیلوگ موشین کے زمرے میں نیآ سکے اور بہشت کے ستحق نہ ہوئے ۔لیکن اس کے باوجود بھو داور عناد جیسے اسہاب عذاب سے دستبر دار ہوگئے ۔الیے لوگ نہ تو مومن تقے اور نہ کا فراد رہی جاحد۔ بیاوگ ہیں''مرجون لامراللہ'' کہ جن کا اختیار خدا کے ہاتھ ہے۔" (اُصول کا ٹی ،کتاب الایمان والکفر ۔ ہاب۳ے ا۔حدیث ۱)

ایک اور حدیث میں بیماتا ہے کہ حمران بن اعین نے کہا:

میں نے امام صادق علیتھ ہے ستضعفین کے بارے میں پوچھا،آپ نے فر مایا: بیلوگ ندتو موثین میں ہے ہیں اور نہ ہی کفار میں ہے۔ بیلوگ'' مرجون لامرانلہ'' ہیں۔

اگر چہ آیت میں موجودلفظ'' مرجون لا مراللہ'' ہے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ ان کے بارے میں یہ کہنا بہتر ہے کہ ان کا انجام خدا کے ہاتھ ہے، لیکن آیت مستضعفین کے کن ہے ان کی عفود بخشش کا استنباط کیا جاسکتا ہے۔

مجموعی طورہے نتیجہ بید نکلتا ہے کہ جولوگ کسی نہ کسی طرح (حق تک دینچنے ہے ) قاصر تھے،مقصر نہیں،خداوند تعالی ان پر عذاب نازل نہیں کرےگا۔

"كافى" ميس مزة بن الطيار سامام صادق عليماك صديث مروى بكرآت في فرمايا:

"لوگ چھے گروہوں میں تقسیم ہوتے ہیں،ان چھے گروہوں کی بازگشت تین گروہوں پر ہے:فرق ایمان،فرق کم اور فرق گراہی ۔ بیتمام فرقے جنت وجہنم کے بارے میں خدا کی وعد ووعید کے نتیج میں وجود میں آئے ہیں (لیعنی ان وعدوں اور وعیدوں کے مقابلے میں لوگ اپنی باطنی حالت کے پیش نظر چند فرقوں میں تقسیم ہوجاتے ہیں) وہ چھے فرقے یہ ہیں: مونین، کفار، مستضعفین، مرجون لامر اللہ، اپنے گناہ کے معترف، وہ لوگ جنہوں نے عمل صالح وغیرصالح کو کھلوط کردیا اور اہلی اعراف۔"

(أصول كانى ج م كتاب الايمان والكفر باب ١٦٥- صديث اوم)

الينا كافي مين زراره في قل بكانبول في كها:

"میں اپنے بھائی حمران ۔۔یا ایک اور بھائی بگیر۔۔ کے ساتھ امام باقر طلط اکی خدمت میں حاضر ہوا۔ میں نے عرض کی: ہم شاقول کے ذریعے لوگوں کی پیائش کرتے ہیں۔ جو ہماری طرح شیعہ ہوخواہ اولا دعلیٰ ہے ہویانہ ہو، اس کے ساتھ رہنے وہ تی ( کیونکہ وہ مسلمان اور اہل نجات ہے ) استوار کرتے ہیں۔ اور جو بھی ہمارے عقیدے کا مخالف ہو ہم اس ہے ( کیونکہ وہ ممراہ اور اہل ہلاکت ہے ) دوری اور تیمری اختیار کرتے ہیں۔" مقیدے کا مخالف ہو ہم اس ہے ( کیونکہ وہ ممراہ اور اہل ہلاکت ہے ) دوری اور تیمری اختیار کرتے ہیں۔" ( بین کر ) امام نے فر مایا:

ا۔ Plumb-line ، ووڑوری جسکولگا کرمعمارید دیجتا ہے کہ کوئی اینٹ آگے ہے اور کوئی چیھے۔

(اے زرارہ! کلامِ خداتمہارے کلام سے زیادہ سی ہے۔ اگر تمہارا کہا سی ہوتو جہاں خدا فرماتا ہے الا المستضعفین من الرجال و الولدان لایستطیعون حیلة و لایھتدون سبیلاً. کیا ہوا؟ پھرالمرجون لامر الله کہاں گئے؟ جن لوگوں کے ہارے میں خدانے فرمایا کہ خلطوا عملاً صالحاً و آخر سیّناً. (۱) وہ کیا ہوئے؟ اسحابِ اعراف کہاں گئے؟ پھر المولفة قلوبھم. (۲) کون جیں اورکہاں ہیں؟)

حادا پی روایت میں ای ماجرے کے بارے میں زرارہ کے بیالفاظفل کرتے ہیں کرزرارہ نے کہا:

"جب گفتگو یہاں تک پیچی تو میرے اور امام کے درمیان بحث چیم گئی اور ہماری آ وازیں اتنی بلند ہوگئیں کہ اگر کوئی گھر کے دروازے کے باہر ہوتا تو ہماری آ وازین لیتا۔"

(أصول كافى كتاب الايمان الكفر - باب ١٦٣- عديث

جیل بن دراج ای ماجر کے وزرارہ کی زبانی نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں کدامام نے فرمایا:

"اےزرارہ! خدا پرحق ہے کہ راہ گم کر دہ لوگوں کو ( کفارہ جاحدین کونبیں ) جنت میں لے جائے۔)" ( ۳ ) ایضاً کافی میں امام مویٰ کاظمیلیفا سے میدروایت منقول ہے کہ آئے نے فر مایا:

"علی ہدایت کے درواز ول میں سے ایک دروازہ ہیں۔ جو بھی اس دروازے سے داخل ہوا وہ مومن ہے، اور جواس دروازے سے باہرنکل گیا وہ کا فر۔ اور جواس دروازے سے نہ تو خارج ہوااور نہ بی داخل وہ اس طبقے میں ہے جس کا انجام خداکے ہاتھ میں ہے۔" (مرجون لامراللہ)

(أصول كافي - كتاب الايمان والكفر - باب ١٦٥ - حديث ٢١)

امام اس حدیث میں صراحثا اس طبقے کا ذکر فر مارہے ہیں جونہ تو اہلِ ایمان وشلیم کے زمرے میں ہیں اور نہ ہی نجات یافتہ نیز مکرین وہالکین میں بھی ان کا شارنہیں ہوتا۔

اليفاً كافي مير ،امام صادق طيلفا عي منقول بي كدآب في فرمايا:

ا۔ سورہ تو ہد۔۱۰۲

۲\_ سوره توبيد•۲

لو ان العباد اذا جهلوا وقفوا و لم يجحدوا لم يكفروا.

(أصول كافي - كتاب الايمان والكفر - باب ١٦٥ - حديث ٢١)

(اگرلوگ این جہل کی صورت میں تو قف کر لیتے اورا نکارندکرتے تو کا فرند ہوتے۔)

اگرانسان انگرانسان انگراطہار میلینا سے مروی روایات کا جن کی سب سے زیادہ تعداد اصول کافی کی ''کتاب الجین' اور کتاب الایمان والکفر'' بیں موجود ہے، بغور مطالعہ کر بے تو وہ ای نتیج پر پہنچ گا کہ انکہ میلینا نے اس مخلتے کی تاکید کی ہے کہ انسان پر پرنے والی افقاد کا سب بہی ہے کہ وہ تق کے رو پروواقع ہونے کی صورت میں عناد وتعصب کا مظاہرہ کرے۔ یا کم از کم شخصی و جہتو ممکن ہو لیکن تب بھی نہ کر بے لیکن جن لوگوں کو بذات خودان کی عقل وہم کے ناقص ہونے یا دیگر وجو ہات کی بناء پرمنکر حق نہ کہا جا سکتے یا جبتو ہے حق کے مناسلے میں مقصر قرار نہ دیا جا سکتے تو ایسے لوگ ہرگز خالفین و محکرین کے زمرے میں نہیں آتے ، آنہیں مستضعفین اور مرجون لا مراللہ کہا جا تا ہے۔ نیز متعدد روایات کی روشنی میں یہی ہات سامنے آتی ہے کہ انگہ اطہار آتے ، آنہیں مستضعفین اور مرجون لا مراللہ کہا جا تا ہے۔ نیز متعدد روایات کی روشنی میں یہی ہات سامنے آتی ہے کہ انگہ اطہار میں انسانوں کی ایک بروی تعداد واسی طبقے سے تعلق رکھتی ہے۔

اصول كافى كى كتاب الحجة مين مندرجة مل مضمون برمشمل روايات ملتى مين:

کل من دان الله عز و جل بعبادةٍ يجهد فيها نفسه و لا امام له من الله فسعيه غير مقبول. (جوبھی خداکی اطاعت کرے، کسی ایک عبادت کے ذریعے جس میں اپنے آپ کورنج و شقت میں مبتلا کرے، لیکن اس کے پاس خداکی جانب مے معین کردوامام نہ ہوتواس کی تمام سمی وکوشش بے کارہے۔) بااس مضمون کے مطابق روایت ہے کہ:

لا يقبل الله أعمال العباد الا بمعرفته.

(خدابندوں کے اعمال کواپنے زمانے کے امام کی معرفت کے بغیر تبول نہیں کرے گا۔) مذکورہ بالا روایات کے ساتھ ساتھ ہیروایت بھی امام صادق علیفلا ہے اصول کافی کتاب الحجة میں منقول ہے:

من عرفنا كان مومناً و من انكرنا كان كافراً و من لم يعرفنا و لم ينكرنا كان ضالاً حتى رجع الى الهدى الذي افترض الله عليه من طاعتنا فان يمت على ضلالته يفعل الله ما يشاء.

ی کی باری معرفت رکھے وہ مومن اور جو ہماراا نکارکرے وہ کا فر ہے۔اور جو نہ ہماری معرفت رکھے اور نہ ای ہماراا نکارکرے وہ''گم کردۂ راہ'' ہے۔ یہاں تک دوبارہ راہِ ہدایت کی جانب لوٹ آئے۔اگراہے ای

حال میں موت آ جائے تو وہ ای زمرے میں ہے کہ جن کا انجام خدا کے ہاتھ میں ہے۔) (مرجون لامراللہ)

٣٢٧ \\\\

محدین مسلم کا کہنا ہے:

ہم امام صادق علیفتاکی خدمت میں تھے۔ میں آپ کے دائیں طرف اورز رارہ ہائیں طرف ہیٹھے تھے، کہ اتنے میں ابوبصیر واردمجلس ہوئے اور بیسوال پوچھا: کیا فرماتے ہیں آپ اس شخص کے بارے میں جو وجو دِخدا میں شک کرے؟

فرمایا: کافرے۔

اس وقت امام نے زرارہ کی جانب دیکھ کرفر مایا:

یقیناً ایساشخص انکار و جمو دکی صورت میں کا فرہے۔( کا فی۔ کتاب الایمان والکفر ۔باب محا۔ حدیث ۳) اسی طرح کا فی میں بیروایت بھی ہے کہ ہاشم بن البرید (صاحب البرید) نے کہا:

میں چھر بن مسلم اور ابوالخطاب نے ایک جگہ ملاقات کی۔ ابوالخطاب نے پوچھا: امامت کی معرفت ہے محروم شخص کے
بارے میں تنہارا کیا عقیدہ ہے؟ میں نے کہا: میرے عقیدے کے مطابق تو وہ کا فر ہے۔ ابوالخطاب نے کہا جب تک اس پر
جمت تمام نہیں ہوئی ہے وہ کا فرنہیں الیکن جمت تمام ہونے کی صورت میں بھی وہ معرفت ندر کھے تو پھر کا فر ہے۔ محمہ بن مسلم
نے کہا ( کیا کہنے ) سجان اللہ! اگر امام کی معرفت ندر کھے لیکن جمو و وا اکار بھی نہ کرے تو پھر کیونکر کا فر ہوسکتا ہے؟ ہرگز نہیں
معرفت امام ہے محروم اگر جاحد نہ جو تو کا فرنہیں۔ بہر حال میہم مینوں کے تین مختلف عقیدے تھے۔

ایام جج آئے۔ میں جج کرنے گیا۔ ملد مکرمہ میں امام صاوق علیتقا کی خدمت میں پہنچا۔ متیوں کی گفتگو کا ماجراسنا کرامام سے حقیقت دریافت کی۔امام نے فرمایا:

میں تمہارے سوال کا جواب دے کر فیصلہ اس وقت کروں گا کہ جب وہ دونوں بھی موجود ہوں۔ میری اورتم نتیوں کی ملا قات آج کی رات جمرہ وسطیٰ کے پاس طے ہیں۔

جب رات ہوئی تو ہم تینوں خدمت میں حاضر ہوئے۔امام نے ایک تکمیا پنے سینے سے چیپاں کر کے سوال کرنا شروع کئے۔

۔ کیا کہتے ہوا پنے غلاموں، بیو یوں اور اپنے گھر والوں کے ہارے میں؟ کیاوہ لوگ خدا کی وحدانیت کی شہادت نہیں ویتے ؟

میں نے کہا: کیوں نہیں۔

- كيارسالب رسول اكرم الني يَيْمَ كى كوابى نبيس دية؟

کیوں نہیں۔

- كياده اوگتمهاري طرح امامت دولايت كي معرفت ركھتے ہيں؟

نہیں۔

- پستمبارےعقیدے کےمطابق ان کا کیا ہے گا؟

میراعقیدہ ہے کہ امامت کی معرفت ندر کھنے والا ہڑمخص کا فرہے۔

- سجان الله( كيا كهنے )! كيا كوچه و بازار كے لوگوں كوتم نے نہيں ديكھا ہے؟ سقا وَل كونہيں ديكھا ہے؟

کیون نیس د یکھاہےاورد یکھار ہتا ہوں۔

۔ کیا پہلوگ نمازنمیں پڑھتے؟ روز نے نہیں رکھتے؟ چج نہیں کرتے؟ خداکی وحدانیت اور رسول کی رسالت کی گواہی

نہیں دیتے؟

کیول فہیں۔

- اچھا! تو كيابيب لوگ تمهارى طرح امام كى معرفت ركھتے إين؟

نہیں۔

- پھران کا کیا ہے گا؟

میرے عقیدے کے مطابق جوبھی امام کی معرفت ندر کھے وہ کا فر ہے۔

- سبحان الله! کیاخانهٔ کعبه کی حالت اوران لوگوں کے طواف کوئیس و کیھر ہے ہو؟ اہل یمن کوئیس دیکھتے کہ کس طرح

غلاف كعب ليتي موتي بين؟

کیوں نہیں۔

۔ کیا پیلوگ تو حیدونبوت کا اقرار واعتراف نہیں کرتے؟ کیا پیلوگ نمازنہیں پڑھتے؟ روز ہمیں رکھتے؟ جج نہیں

ارتے؟

کیول نہیں۔

- ان کے بارے میں تبہارا کیاعقیدہ ہے؟

میرے عقیدے کے مطابق توامام کی معرفت ندر کھنے والا مخص کا فرہے۔ سجان اللہ! یہ عقیدہ تو خوارج کا ہے۔

- اس جملے کے بعد پھرامام نے فر مایا: اب حاسبتے ہوکہ حقیقت بیان کرول؟

بقول مرحوم فيض كاشاني من باشم جاساتها كدامام اس كعقيد ، كخالف فيصله سنا كيس ك الهذا بولا بنبيس -

امام نے فرمایا: بہت ہی براہے کہتم ہم سے سے بغیرا پنی طرف سے کوئی بات کہددو۔

باشم نے بعد میں لوگوں سے بیکہا:

میں سمجھا کدامام ،حمد بن سلم کے عقیدے کی تائید کرتے ہوئے ہمیں اس کا نظریہ قبول کرنے کوکہیں گے۔

(أصول كافي - كتاب الإيمان والكفر - باب عاا-حديث ا)

کافی میں اس حدیث کے بعدامام باقر طل<sup>ینیم</sup> کے ساتھ زرارہ کی مشہور ومعروف گفتگوا بکے طویل حدیث کی صورت میں موجود ہے۔

اصول کا فی میں '' کتاب الایمان والکفر'' کے آخر میں ایک باب ہے جس کاعنوان ہے'' ایمان کے ساتھ کوئی کا م نقصان خبیں پہنچا تا اور کفر کے ساتھ کوئی عمل فائدہ نہیں ویتا''۔

سيكن اس باب ميں مذكورا حاديث عنوان باب كے ہم معنى نہيں ۔ انہى ميں سے ايك حديث بيب:

يعقوب بن شعيب نے كها: ميں نے امام صادق طيفاك يو چھا:

هل لاحد على ما عمل ثواب على الله موجب الا المؤمنين؟ قال: لا.

( کیا مومنین کے سواکوئی اور بھی ہے جس کے نیک انٹمال پر ثواب دینا خدا کے لئے لازم وضروری ہو؟ فرمایا جبیں۔) (اُصول کا فی ۔ کتاب الایمان والکفر ۔ باب ۲۰۹۔ حدیث!)

اس روایت کے معنی بیہ ہیں کہ خدانے صرف مونین کو وعد ہ جزا وثواب دیا ہے۔اور یقینا اس وعدے کی بنا پروہ اپنے وعدے کی وفا کرے گا۔لیکن مونین کے علاوہ کسی اور سے اس نے وعدہ نہیں کیا ہے جس کی وفاء کرنا اس پر لازم وضروری ہو۔ اب کیونکہ اس نے وعدہ نہیں کیا ہے لہذ ااجروثواب عطا کرنا یانہ کرنا اس کی منشأ ومرضی پرموقوف ہے۔

امام اس صدیث کے ذریعے سیمجھانا جاہ رہے ہیں کہ خدا ہے اجروثواب پانے یانہ پانے کے لحاظ سے غیرمومن افراد پر ''مستضعفین''اور''مرجون لامراللڈ'' کا تھم لا گوہوتا ہے۔ یعنی ان کا انجام خدا کے ہاتھ ہے، ہوسکتا ہے انہیں ثواب مل جائے ہوسکتا ہے نہ ملے۔ اصولِ کافی کے ای باب میں بعض روایات ہیں جن کا ذکر ہم'' مسلمانوں کے گناہ'' کے تحت عنوان آئندہ صفحات میں کریں گے۔

البتہ ہمارے موضوع ہے مربوط روایات ، فذکورہ بالا روایات میں ،ی مخصر نہیں ،اور بھی بہت تی روایات ہیں۔ (کتاب ہذامیں فذکوراور غیر فذکور) ان تمام روایات ہے ہماراا شنباط یک ہے جوہم نے بیان کیا۔اب اگر کسی کا اشنباط ، ہمارے اشنباط کردہ نتیج کے برخلاف ہے اور وہ ہماری رائے ہے شفق نہیں ، تو وہ اپنے نظریے کو مذلل بیان کرسکتا ہے ، ممکن ہے ہمارے لئے مجھی مفید واقع ہو۔

## :03E91161E9111

اسلامی فلسفیوں نے اس مسئلے کوؤ رامختلف انداز سے بیان کیا ہے، لیکن ان کی تحقیق کا متیجہ، آیات وروایات کی روشنی میں ہمارے استنباط کردہ منتیج پرمنطبق ہے۔ بوعلی سینا کہتے ہیں:

' جس طرح ہے لوگ جسمانی سلامتی اور خوبصورتی کے لحاظ ہے تین طبقوں میں تقتیم ہوتے ہیں، چیے بعض لوگوں کا جسم مکمل صحیح وسالم اور ان کے اعضاء اور جسمانی خدوخال نہایت خوبصورت ہوتے ہیں، جبکہ بعض نہایت برنما یا بیار یوں میں گھرے ہوئے ہوتے ہیں۔ بیدونوں طبقے اقلیت میں ہیں۔ جس طبقے کو اکثریت حاصل ہے وہ جسمانی صحت وسلامتی، بیاری، برصورتی اور خوبصورتی کے لحاظ ہے متوسط ہے۔ نہوان کی صحت وسلامتی نقطہ کمال پر ہے اور نہی ناقص الخلقت افراد کی مانند مستقل بیار اور ناقص ہیں۔ نہونہایت خوبصورت ہیں اور نہ بی بالکل برصورت ۔

ای طرح رومی و معنوی لحاظ ہے بھی لوگوں کی بہی صورتحال ہے، پھی حقیقت کے دلدادہ ہیں تو پچھاس کے کئر دشمن ، تیسراگروہ اکثریت پر ششتل میاند روط بقہ ہے۔ بیاوگ نہتو پہلے طبقے کی مانند حقیقت کے دلدادہ ہیں اور نہ بی دوسرے طبقے کی مانند حقیقت کے دلدادہ ہیں اور نہ بی دوسرے طبقے کی مانند اس کے کئر وشمن ۔ ان لوگوں کی حقیقت تک رسائی نہیں ہوئی ہے لیکن اگر ان کے سامنے حقیقت کو پیش کیا جائے تو بیاوگ اے تنام کرنے میں کسی لیت وقعل ہے کا منہیں لیں گئے ۔

بالفاظ دیگر،اسلامی فقتهی نقطه نظر سے ان پرمسلمان ہونے کا حکم لا گونہیں کیا جاسکتا،لیکن ان کی قبلی حالت کی بناء پرانہیں مسلم کہا جاسکتا ہے۔ یعنی حقیقت کے سامنے بیلوگ سرتشلیم ٹم ہیں اور انہیں اس سے کوئی عنادنہیں ۔ یوملی سینا اس تقسیم بندی کے بعد کہتے ہیں :

> و استوسع رحمة الله. (اشارات اواخرتمط مفتم) رحت الهي كووسيع جانو (يعني اسے ايك مخصوص طبقے ميں مخصر شارند كرو)

اسفار كى بحث خيروشر ميں اشكالات كا ذكر كرتے ہوئے جناب صدر المتألمين رقمطراز ميں:

''آپ یہ یکوئلر کہتے ہیں کہ خیر کاشر پرغلبہ ہے ، حالانکہ ہم جب انسان کود یکھتے ہیں جواشرف کا سکات ہے ، تو ہمیں یہ نظر آتا ہے کہ انسانوں کی اکثریت عمل کے لحاظ ہے جیجا عمال میں گرفتار اور عقائد کے لحاظ ہے عقائد باطلہ اور جہل مرکب (۱) کا شکار ہے۔ اب یہ تمام جیجے اعمال اور باطل عقائد ان کی معاد کو تباہ اور انہیں شقاوت و بدیختی کا مستحق قرار دے دیتے ہیں۔ بنا ہرایں عالم ہستی کا شمر اور گل سرسید یعنی نوع انسان کا انجام شقاوت و بدیختی ہے۔ اس اشکال کا جواب دیتے ہوئے صدر المتاکہین ، بولئی بینا کے بیان کی جانب اشارہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

''عالم آخرت میں صحت وسلامتی اور نیک انجام کے لحاظ ہے لوگوں کی مثال انہیں اس و نیا میں حاصل صحت وسلامتی کی ماند ہے۔ جس طرح ہے اس د نیا میں ملم صحح وسلامتی کی ماند ہے۔ جس طرح ہے اس د نیا میں ململ صحح وسالم اور خوبصورت نیز مکمل بیار و بدنما افرادا قلیت میں ہیں اورا کثریت متوسط لوگوں پر مشتمل ہے جونسبی (۲) صحت و خوبصورتی کے مالک ہیں، اسی طرح ہے اُس د نیا میں بھی ''گمتلین'' (۳) اور''اہل شقاوت'' جنہیں قرآن کریم نے بالتر تیب'' السابقون'' اور''اصحاب الشمال'' کے نام ہے یاد کیا ہے، قلیل تعداد میں ہیں اکثریت ، متوسطین کی ہے۔ جنہیں قرآن کریم نے''اصحاب الیمین'' کے نام ہے بیارا ہے۔'' صدر المتا کہیں اس بیان کے بعد لکھتے ہیں:

فلاهل الرحمة و السلامة غلبة في النشأتين" پن دونون عالمون بين ايل رحت وسلامت كاغلبه-

تحکمائے متاخرین میں ہے کسی نے ۔۔شاید جناب آقای محدرضا قشدائ ۔۔ نے وسعت رحمتِ الهی کواعلی اشعار میں بیان کیا ہے۔ان اشعار میں فلسفی بلکہ عرفاء کے وسیع النظر مسلک کو بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں:

مِن رحمةٍ بدا و اِلَىٰ رحمةٍ يؤُل

این است سر عشق که حیران کند عقول

این شرک عارضی بود و عارضی یزول

باعشق پرده در٬ چه كند عقل بو الفضول

آن خدای دان همه مقبول و ناقبول

از رحمت آمدند و به رحمت روند خلق

خلقان همه به فطرت توحید زاده اند

گوید خرد که سرِّ حقیقت نهفته دار

ا۔ یعنی جونبیں جانتا کہنیں جانتا ،کسی چیز کے ہارے میں غلط علم رکھنا اوراس علم کے غلط ہونے سے بے خبر ولاعلم ہونااورا سے سیح سمجھنا۔(مترجم)

Comparative \_r

٣ - محمّل كى جع معرفت الى اوراعلى اخلاقي صفات كے نقط كمال يرموجود انسانوں كوممّل كہاجا تا ہے۔ (مترجم)

عدلالهي

221

این نقطه گه صعود نماید گهی نزول

گر خوانیم ظلوم و گر نخوانیم جهول

یک نقطه دان حکایت ما کان و ما یکون

جز من كمر به عهدِ امانت نبست كسى

- (- مقبول وغیر مقبول تمام کا خالق خدا ہے۔ رحمت سے بیکار خانہ قدرت شروع ہوا ہے اور رحمت ہی کی جانب اس کی بازگشت ہے۔
- ۔ بیتمام مخلوق رحمت ہی کی جانب ہے آئی ہے اور رحمت ہی کی جانب اسے لوٹنا ہے۔ بیہ ہے وہ سرعشق جو عقول کو چیران کئے وے رہاہے۔
- ۔ تمام مخلوق کی ولادت بر بنائے تو حید ہے۔ (اگر شرک ہے بھی تو ) پیشرک عارضی وقتی ہےاورعارضی شئے زائل ہوجاتی ہے۔
- شعور کہتا ہے کہ را زحقیقت کو چھپا کر رکھو، پر دہ دری کرنے والے عشق کے ساتھ دخل در محقولات کرنے والے عقل کو کیا سرد کار؟
- ۔ گذشتہ اور آئندہ کی حکایت ایک نقطے میں مضمر ہے۔ بینقط بھی بلندی کی جانب جاتا ہے اور بھی پستی کی حانب۔
  - میرےعلاوہ کسی نے بھی بارامانت اٹھانے کا دعدہ نہ کیا۔اب بیتمہاری مرضی ہے کہتم مجھے ظلوم کہویا جہول۔)

تھاء کی بحث صغروی ہے کبروی نہیں(۱)، یعنی بیا مرحکماء کے زیر بحث نہیں کیٹمل کے نیک یا درجہ تبولیت پر فائز ہونے کے کا معیار کیا ہے؟ ان کی بحث کا موضوع انسان ہے، ان کا کہنا ہے کیٹملی طور سے اکثر انسان بطورنسبی نیک ہیں،اگر چیان کی نیکی کے درجات مختلف ہیں۔ یہلوگ نیک ہی باتی رہتے ہیں۔ نیک ہی مرتے ہیں اور نیک ہی محشور ہوں گے۔

تحکماء یہ کہنا جا ہے ہیں کہ اگر چہ دین اسلام قبول کرنے کی توفیق اقلیت ہی کونصیب ہو تکی سیکن فطری اسلام کے حامل، جوفطری اسلام پر ہی محشور ہوں گے ، اکثریت میں ہیں ۔

اس طرز تفکر کے حامیوں کے مطابق قرآن کریم میں جہاں یہ کہا گیا ہے کہ انبیاء صرف اپنے پسندیدہ دین پر کار بندلوگوں کی شفاعت کریں گے وہاں دین سے مراد فطری دین ہے۔ وہ اکسانی دین نہیں کہ جس تک پہنچ ہے وہ قاصر تو رہے لیکن اس اسسانی کلیے کے ہارے میں بحث یاشک و تر دید کا ظہار کرنا یعنی بحث کا کبروی ہونا۔ لیکن اس کلیے کو قبول کرنے کے بعد ہ کلیے کے انطباق میں بحث و تمجیص کرنا یعنی صغروی بحث کرنا۔ مثلاً ہم ہیا نتے ہیں کہ تقلید صرف مجتبد اعلم ہی کی ہو علی ہے ہے کبروی امر ہے۔لیکن مجتبد اعلم کا انطباق کس پر ہوتا ہے بیصغروی بحث ہے۔ (مترجم)

## ے انہوں نے کوئی عناد بھی ندر کھا۔

## CUBULTOS

اب جہاں تک سوال مسلمانوں کے گنا ہوں کا ہے تو بید مسئلہ پہلے مسئلے (غیر مسلموں کے نیک اعمال) کے بالکل برعس ہونے کے ساتھ ساتھ گذشتہ بحث کی جمیل بھی ہے۔ سوال بیہ ہے کہ آیا عذاب وعقاب کے لحاظ سے مسلمانوں کے گناہ، غیر مسلموں کے گنا ہوں کی مانند ہیں پانہیں؟

ا یک علمی عقیدہ ہونے کی بناء پر سابقہ مسئلے کو پیش کر نا ضروری تھا۔لیکن پیش نظر مسئلے کو ایک عملی ضرورت کی بناء پر پیش کیا جار ہا ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ عصر حاضر میں مسلم معاشروں کی تباہی وانحطاط کا باعث وہ بے جاغرور و تکبر ہے جوادھر برسوں سے مسلمانوں اورا کثر شیعہ حضرات میں پیدا ہوچکا ہے۔

اگران سے پوچھا جائے کہ کیا غیرشیعہ حضرات کے نیک اعمال بارگاہ اللی میں مقبول ہیں؟ تو ان میں سے بہت سے لوگ جواب دیتے ہیں نہیں۔اورا گران سے سوال کیا جائے کہ شیعوں کے برےاعمال اور گناہوں کا کیا ہے گا؟ تو بیہ جواب دیتے ہیں:ان کے سارے گناہ معاف ہو چکے ہیں۔

ان دونوں جوابوں سے رینتیجے نکاتا ہے کی ٹمل ہی وہ شئے ہے جس کی کوئی قدرو قیت نہیں۔اس کی نہاتو کوئی شبت حیثیت ہےاور نہ ہی کوئی منفی پہلو۔ نیک عاقبت اور سعادت کی لازم و کافی شرط(۱) یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کوشیعہ کہلوائے اور بس۔ یہ حضرات معمولاً اپنی دلیل یوں پیش کرتے ہیں۔

- ا۔ اگر جارے اور دوسروں کے گنا ہول کا حساب یکسال ہوتو پھر شیعہ اور غیر شیعہ میں کیا فرق ہے؟
- ۲۔ مشہور حدیث ہے ''حب علی بن ابیطالب حسنة لاتضر معها سیئة '' یعنی علی الله الله علی ہے جس کے ساتھ کوئی گناه انسان کوفقصان نہیں پہنچا سکتا۔ (بحار الانوار جلد ۹ مشخدا ۴۰۰)

پہلی دلیل کے جواب میں یہ کہنا جائے کہ شیعہ اور غیر شیعہ کا فرق اس وقت واضح ہوگا کہ جب شیعہ اپنے راہنما کی راہ پر گامزن ہوں اور غیر شیعہ بھی اپنے ند ہب پر عمل پیرا ہوں، تب و نیا اور آخرت میں شیعوں کی غیر شیعہ حضرات پر فوقیت واضح ہوگی۔ شیعہ اور غیر شیعہ کے فرق کو عثبت پہلو میں تلاش کرنا جاہئے ، منفی پہلو میں نہیں۔ یہ کہنا ہر گرضیح نہیں کہ اگر شیعہ اور غیر شیعہ دونوں اپنے ند ہب کو پا مال کر دیں تب بھی ان دونوں میں فرق ہونا جاہئے اور اگر اس صورت میں بیدونوں بکساں ہیں تو پھر شیعہ کا غیر شیعہ سے کیا فرق؟

ا۔ شرط لازم اورشرط کانی کے معنی گذشته صفحات میں گزر چکے ہیں۔ (مترجم)

اس بات کی مثال ان دو بیاروں کی ہی ہے جوطبیب سے رجوع کریں۔ایک نہایت ماہر و پختہ طبیب سے رجوع کرے اور دوسرانا تجربہ کا رطبیب سے انگلن مرض کی تشخیص اور نسخہ لینے کے بعد دونوں ہی اسے استعال نہ کریں۔اس کے بعد پہلا بیار سے شکایت کرے کہ نا تجربے کا رطبیب سے رجوع کرنے والے دوسرے بیار اور میرے درمیان کیا فرق ہوا؟ اس کی طرح میری بیاری بھی کیوں باقی رہی ؟ حالانکہ بیس نے تو پختہ اور تجربہ کا رطبیب سے رجوع کیا تھا اور اس نے نا تجربے کا رطبیب

بالکل ای طرح بیہ بات بھی قطعاً سیجی نہیں کہ ہم حضرت علی طبیقت کا دیگر افراد سے فرق یوں بیان کریں کہ ہمیں آپ کے احکامات کی پابندی نہ کرنے کی صورت میں بھی کوئی نقصان نہ پہنچے گا۔لیکن غیر شیعہ خواہ اپنے پیشواؤں کے احکامات کی پابندی کریں یانہ کریں ،انہیں ہرصورت میں نقصان پہنچے گا۔

امام صادق ملیکٹا کے اصحاب میں سے ایک شخص نے عرض کی کدآپ کے بعض شیعہ منحرف ہوگئے ہیں ، حرام کو طلال قرار ویتے ہیں۔ان کا کہنا میہ ہے کہ دین صرف معرفت امام ہے اور بس ۔اب کیونکہ تم نے امام کو بچپپان لیا ہے لہذا جو کام کرنا ہے کرو۔ حضرت امام جعفرصا دق ملیکٹا نے فرمایا:

"انا لله و انا اليه راجعون ـ يكافرجس چيز كونيس جانة اس كى تاويل اپنى سوچ كے مطابق كرؤ التے بيں ـ " (كافى كتاب الايمان والكفر ـ باب ٢٠٩، صديث ٥)

بات بیہ ہے کہ معرفت حاصل کرواور پھر جہاں تک ہو سکےاطاعتِ خدا کرو، کہتم ہے قبول کی جائے گی۔ کیونکہ خدا بغیرمعرفت کے ممل کوقبول نہیں کرتا۔ (متدراک الوسائل، جلدا،صفحہ۲۷)

محدين مارد في امام صاوق طلط السيار كيانكي به كدآب في ماياب: اذا عوفت فاعمل ما شئتً.

(جب امام کی معرفت حاصل کرلی تو پھر جو جا ہوکرو؟) فرمایا تھیج ہے۔

راوی نے یو چھا: ہرکام چاہے زنا، چوری اور شراب خواری؟

بين كرامام في فرمايا:

"ان الله و انا الميه راجعون ، بخداان لوگول نے جارے بارے بین تم کیا۔ ہم خودا پنے اعمال کے جوابدہ 
ہیں، یہ کس طرح ممکن ہے کہ جارے شیعول پر سے تکالیف شرعیہ اٹھالی جا کیں؟ بیس نے یہ کہا ہے کہ جب
معرفت امام حاصل کرلی تو پھر جس قدر کا دِخیر کرنا جا ہوکر و کیونکہ اس طرح تمھارے اعمال قبول ہو تگے۔"
معرفت امام حاصل کرلی تو پھر جس قدر کا دِخیر کرنا جا ہوکر و کیونکہ اس طرح تمھارے اعمال قبول ہو تگے۔"
( کافی جلد میں جمعرفت کے معرفت اللہ کے اللہ جائے ہوکر و کیونکہ اس طرح تمھارے اعمال قبول ہو تگے۔"

ابرباسوال اس حدیث کا که "حب علی ابن ابیطالب حسنه لا تضو معها سیئة "قاس کی شرح تفیر پرخور کرناچاہئے کسی جیدعالم نے۔۔شاید وحید بہہانی نے۔۔اس حدیث کی ایک خاص انداز میں تفیر کی ہے۔فرماتے ہیں کہ حدیث کا مطلب یہ ہے کہ اگر علی علیا گئی ہوتہ کی ہوتہ کوئی گناہ انسان کو نقصان نہیں پہنچا سکتا۔ یعنی اس علی علینا کی محبت جو انسان نیب نہنچا سکتا۔ یعنی اس علی علینا کی محبت جو انسان نیب اطاعت الہی "حبودیت اور اخلاق کا نمونہ کامل ہے، اگر از روئے صدق واخلاص ہو،اپنے آپ کواو نیجا دکھانے کے لئے بنہ ہو، تو اس صورت میں بیر محبت ارتکاب گناہ ہے بیا کے رکھتی ہے۔ بالکل اس نیکے کی مانند جو انسان کے جہم میں مدافعتی نظام پیدا کر کے، بیاری کوداخل نہیں ہونے و بتا علی علینا ہے راہنما کی محبت جو عمل صالح ، تقویل اور پر ہیز گاری کا تجسم ہے، انسان کوآپ کے کردار کا فریفنہ کرویت ہے۔ گناہ کی فلرکواس کے ذہمی ہونا و گلاس پرٹی ہو جو جو علی علینا کی معرفت حاصل کرے، ان کے تقویل کو پہنچائے ، ان کے سوز و گداز سے آگاہ ہو، تاریک راتوں میں عباوت ہو۔ جو علی علینا کی گریو وزار کی ہو افغائی ہوجو بھیشہ تقویل کا تھم دیا کر تا اور خود بھی اس پڑل پیرار بتا تو ناممکن ہے کہ آپ کے احکامات سے سرتا بی کر عاض ہوجو بھیشہ تقویل کا تھم دیا کر تا اور خود بھی اس پڑل پیرار بتاتو ناممکن ہے کہ آپ کے احکامات سے سرتا بی کرے۔

ہرمحب اپنی مجبوب کی خواہشات کا احترام کرتا ہے، اس کے تکم کا خیال رکھتا ہے مجبوب کے احکامات کی پابندی تجی محبت کا لاز مدہے ۔ لہذا میام مرصرف امیر المونیئی تاکی محبت میں مخصر نہیں ، رسول اکرم ملٹی آئی آئی ہے جب کی محبت بھی بہی اثر رکھتی ہے۔ بتا ہر ایس ''حب عملی ابن ابیط الب حسنة لا تصر عصہ سینة '' کا معنی میہے کہ حب عالی آئی نیک ہے جو گناہ کے تقصانات سے انسان کو بچاتی ہے، یعنی گناہ کی راہ پر گامزان ہونے سے بچاتی ہے۔ اس کے معنی وہ نہیں جے جہلاء نے اپنی گمان کے مطابق یوں بیان کیا ہے کہ مجب علی البی شئے ہے کہ جس کے ساتھ جو گناہ بھی تم سے سرز دہو ہے اثر ہے۔

بعض درولیش ایک طرف تو خدا ہے دوئی کا دعویٰ کرتے ہیں لیکن دوسری طرف ہر گناہ گار ہے زیادہ گناہ کے مرتکب ہوتے ہیں۔ ریجی محبت کےجھوٹے دعویدار ہیں۔

جناب امام صادق علينك فرمات بين:

هذا لعمرى في الفعال بديع

تعصى الاله و انت تظهر حبُّه

ان المحب لمن يحب مطيع ( بحار الانوار، جلدا)

لو كان حبك صادقاً لاطعته

(- خداکی معصیت کرتے ہوجالانکہ اس سے محبت کا اعلان بھی کرتے ہو قتم سے بیکا م تو تمام کا موں میں حیرت انگیز ہے۔

- اگرخداے تیری محبت تجی ہوتی تو 'تو خداکی اطاعت کرتا محب اپی محبوب کا مطبع ہوا کرتا ہے۔)

امیرالمونین کی است انسان کو گناہ ہیشہ گناہوں سے دوررہے ہیں۔ آپ کی دلایت انسان کو گناہ ہے محفوظ رکھتی ہے، گناہ کی حوصلدافز ائی نہیں کرتی۔

امام باقرطیشه فرماتے ہیں:

ماتنال و لایتنا الا بالعملِ و الورع. ( کافی، جلد ۲) جماری ولایت تک رسائی ثبیں ہو سکتی بجز ورع و تقویٰ کے ذریعے۔ اب چنداحادیث بطور دلیل ذیلا درج میں:

#### ا طاؤس يماني كاكبنات:

میں نے حضرت علی بن الحسین علیماالسلام کوعشاء ہے شیج صادق تک خانۂ کعبہ کے طواف میں مصروف دیکھا۔ جب (مسجد الحرام میں) سنا ٹا ہو گیا اور آپ کو خہائی میسر ہوئی تو آپ نے آسان کی جانب دیکچے کرکہا:'' بار الہا! ستارے افق میں ڈوب گئے ،لوگوں کی آنکھوں میں نیندا تر آئی اور تیرے دروازے سائلوں پرکھل گئے۔'' طاؤس بمانی نے اسی واقعے کو بیان کرتے ہوئے ،خضوع وخشوع ہے مملوآپ کی عابد اندمنا جات کے متعدد جملوں کوفش

\_\_\_\_

طاؤس کہتے ہیں کہ مناجات کے دوران آپ نے متعدد مرتبہ گریفر مایا۔اس کے بعد طاؤس کا بیان ہے ہے:

'' پھرآپ سجدے میں گر پڑے۔ میں قریب گیا اور آپ کے سر مبارک کواپ زانوؤں پر رکھ کر رو پڑا۔ جب میرے
آنسو بہدکرآپ کے چیرۂ اقدس پر شکھتو آپ اٹھ کر بیٹھ گئے اور فر مایا: یہ کون ہے جس نے جھے میرے پروردگار کے ذکر ہے
دور کردیا؟ میں نے عرض کی: یا بن رسول اللہ ملٹ ٹیٹی آئے اطاؤس ہوں ، یہ گریدوزاری اور بے قراری کس لئے ہے؟ بیاتو ہم جسے
گنا ہگاروں اور ستم کاروں کوکرنا چا ہے ۔ آپ کے والد حسین بن علی ، مادر گرائی فاطمہ زہرآ اور جدر سول اکرم ملٹ ٹیٹی آئے ہیں۔
(بعنی اس اعلی نسب اور بلند مرتبہ خاندان کا فر د ہونے کے باوجود آپ پر خوف و خشیت کیوں طاری ہے؟ ) آپ نے میری
طرف د کھ کر فرمایا:

هيهات هيهات يا طاووس! دع عنى حديث ابى و امى و جدى. خلق الله الجنة لمن اطاعه و احسن. ولو كان ولداً قرشياً اما سمعت قوله تعالى: قاذا نفخ فى الصور فلا انساب بينهم يومنذ و لا يتسائلون. و الله لاينفعك غداً الا تقدمه تقدمها من عمل صالح. ( بحاراالاتوار، ١٥ اله ١٠٠٠ باب مكارم اظال حفرت مجادً )

(ہرگزنہیں ہرگزنہیں،اے طاؤس! نام ونسب کے ذکر کوچھوڑ و۔خدانے اپنے اطاعت گزار نیک بندوں کے لئے جنت کوخلق کیا ہے،خواہ وہ جبٹی غلام ہی کیوں نہ ہو۔اورآ گ کواپنے نافر مان بندوں کے لئےخلق کیا ہے خواہ وہ قریش ہی ہے کیوں نہ ہو۔ کیا تم نے خدا وند تعالی کا بیفر مان نہیں سنا:'' جب صور چھوٹکا جائے گا چھر انسانوں کے درمیان کوئی خاندان ونسب ہاتی نہ رہے گا اور نہ ہی وہ لوگ ایک ووہرے سے سوال کریں گے "بخدا کل تمہیں سوائے اس عمل صالح کے جوتم آج آج تھے چھوگے کوئی اور چیز نفع نہ پہنچائے گی۔)

۲ رسول اکرم ملی این فق مک بعد صفای پہاڑی پرتشریف لے جاکر ہا آواز بلنداعلان کیا: اے ہاشم کے میٹو! اے عبدالمطلب کے فرزند جع ہوگئے۔ جب تمام لوگ آگئے تو آنخضرت کے نہیں یوں مخاطب کیا:

انی رسول الله الیکم، انی لشفیق علیکم، لاتقولوا ان محمداً منا، فو الله ما اولیائی منکم و لامن غیر کم الا المتقون، فلا اعرفکم تأتونی یوم القیامة تحملون الدنیا علی رقابکم و یأتی الناس یحملون الاخرة. الا و انی قد اعذرت فیما بینی بینکم و فیما بین الله عز و جل و بینکم و ان لی عملی و لکم عملکم. (بحارالانوارجلدا ۲ صفحاا ارتقل از کتاب صفات الشیع، صدول پینکم و ان لی عملی و لکم عملکم. (بحارالانوارجلدا ۲ صفحاا ارتقل از کتاب صفات الشیع، صدول ) (الله نے محصح تمباری جانب بھیجا ہے، یقیناً میں تمبارے لئے بہت بی شفق بول بین کرو گر مرتقین ہے کو گراور تیس و روی اور تیس و روی کو گراور تیس و روی کو گراور تیس و روی کو گراور تیس و ان لوک کمیں ایسانہ ہو گرت کو گراور تا کو جان الوک کمیں ایسانہ ہو گرت کو روی کا در تمبارا کمل کمیرے لئے اور تمبارا کمل میرے لئے ہے۔)

۔ کتب تاریخ میں موجود ہے کدرسول اگرم مٹی ٹیآ تھ اپنی عمر مبارک کے آخری ایام میں ، ایک رات تنہا باہر تشریف لائے
اور جنت البقیع کی جانب رواندہوئے۔ وہاں بہتی کر بقیع کے مردوں کے لئے طلب مغفرت کی۔ اس کے بعداصحاب نے رمایا:
جرکیل ہر سال ایک مرتبہ قرآن کو مجھے پیش کیا کرتا تھا، امسال دو مرتبہ کیا ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ اس کی وجہ میری موت کا
بزدیک ہونا ہے۔ دوسرے دن منبر پرتشریف لے جا کر بیاعلان کردیا کہ میری موت کا وقت قریب آپنچا ہے۔ جس ہے بھی
میں نے کوئی وعدہ کیا ہے وہ آئے تا کہ میں اسے پورا کردوں ، جو بھی جھے ہے کہ بھی قتم کا قرض وصول کرنا جا ہے ، آجائے تا کہ

ادا کردول۔

اس كے بعد آنخضرت في سلسلة كلام كويوں آ مى برهايا:

ایها الناس انه لیس بین الله و بین احد نسب و لا امر یوتیه به خیراً او یصرف عنه شراً الا العصل العصل الایت عین ملقع و لایت منین متمن و الذی بعثنی بالحق لاینجی الاعمل مع رحمة و لو عصیت لهویت اللهم قد بلّعث (شرا این الی ید جدا ۲۳ ۸۲۳ ۸۲۳ ۱ میل مع (ایباالناس! خدااورکی بھی انسان کے درمیان بج جمل کے ندتو کوئی قرابت داری ہاورندہی کوئی ایس شے جوا سے خیر پیچانے یا شرسے بچانے کا باعث بے دیکھوا کی بھی تم کا کہیں کوئی دوئی ندگرے، کوئی بھی کی قتم کی آرزوند کرے وقتم ہاس کی جس نے جمیح تن کے ساتھ مبعوث کیا رفیات کا کوئی سامان نہیں بچ جمل اور جمت کے داگر میں بھی نافر مانی کرتا تو راہ گم کردہ وجا تا بارالها! (گواہ ربیوکہ) میں نے اپنی ؤ مدداری کوادا کردیا۔)

٣- حفرت امام رضاً النقائكا اليك بهائى ہے جس كانام زيد النار ہے۔ امام اس كے انداز زندگى ہے رضامندنہ تھے۔ جب امام مرویس تشریف فرما تھے تو ایک دن ایک ایس محفل میں کہ جہاں مختلف گروہوں كى ایک کثیر تعداد موجودتھی، آپ خطبود ہے رہ تھے تو آپ نے ویکھا کرزید چندلوگوں كو خاطب كر کے خاندان پنج بر مُنْ اُئِلَا آئم كى فضیلت بیان كرد ہا ہے اور مسلسل ایک مغرورانہ لہج میں ''دخن ، خس ، جم ) ہم ایسے ہیں، ہم ویسے ہیں، کہے جارہا ہے۔ امام نے اپنے سلسلہ كلام كو مفطع كر كے ذید كی جانب رُخ کیا اور یوں گویا ہوئے:

"بدکیا با تیں کہے جارہے ہو؟ اگر تمہاری با تیں سیجے ہوں اور رسولِ اکرم مشیقی آبلے کی اولا دتمام باتوں سے مشتنی ہو (یعنی) خداان کے گناہ گاروں کو عذاب میں مبتلا نہ کرے اور ان کے بے عملوں کوا جروثواب دے تو اس کا مطلب بیہ ہے کہتم اپنے والدمویٰ بن جعفر علیہا السلام سے زیادہ بارگاہ خدا میں محترم ومقرب ہو۔ کیونکہ وہ خدا کی عبودیت پرکار بندرہے یہاں تک کہ انہیں تقرب کے درجات حاصل ہوئے کیکن تم نے بیز مم کیا ہے کہ بغیر بندگی خدا کے بمویٰ بن جعفر (علیہا السلام) کے ہم نشیں ہوجاؤگے۔''

اس کے بعداماتم نے مجلس میں موجود کونے کے ایک عالم حسن بن مویٰ الوشاء کی جانب رُخ کر کے فرمایا: علمائے کوفداس آیت کریمہ کی کس طرح تلاوت کرتے ہیں:

قال يا نوح انه ليس من اهلك انه عملٌ غيرُ صالح. ( سورة بوو-٣٦)

(بحارالانوارجلد • ايسفحه ٦٥)

جواب دیا: وه لوگ اس طرح پڑھتے ہیں: اند عمل غیرِ صالح، یعنی وہ تمہارا بیٹا اور تمہارا نطفہ نہیں، وہ ایک بدکار مرو کا بیٹا ہے۔

آپ نے فرمایا: ایسانہیں، یہ لوگ آیت کی غلط تلاوت کرتے ہیں اور غلط تفیر (۱)۔ آیت یوں ہے: اند عمل غیر صالح لیعن خودتمہار ایٹا غیرصالح ہے۔ وہ واقعی نوٹے کا بیٹا تھا۔ نوٹے کا بیٹا ہونے کے باد جو دراند کا درگاہ ہوکرڈ و ہے کی وجداس کا غیرصالح ہونا تھا۔ لہذا پنج ہریاامام سے (ظاہری) نسبت رکھنایاان کی نسل سے ہونا سود مندنییں جمل صالح ضروری

-4

# <sup>ا</sup>لِيُّ فِي الله عِنْمُ القَّلِيمِينِّ السَّمِينِ السَّلِي السَّمِينِ السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي

اکثر انسان خلقت و آفرینش، جزاوسر ااور سعادت وشقاوت سے مربوط توانین کا قیاس انسانی ساج میں رائج قوانین پر کرتے ہیں۔ درآنجالیکہ بیتمام امور تکوینی وحقیقی حالات وشرائط کے تابع اوراس کا حصہ ہیں۔ جبکہ معاشرتی حالات وقوانین اعتباری اورانسان کے وضع کر دواصول وقوانین کے تابع ہیں۔ ساجی قوانین وضع کر دوشرائط کے تابع ہو سکتے ہیں، لیکن خلقت و آفرینش سے مربوط قوانین ایسی شرائط کے تابع نہیں، بلکہ تکوینی شرائط کے تابع ہیں۔ جزاوسز ائے الہی بھی انہی قوانین میں سے ہیں۔ تکوینی اور قراروادی نظام کے باہمی فرق کو بھنے کے لئے بیمثال پیش خدمت ہے۔

ہم جانتے ہیں کہ معاشر تی نظاموں میں، ہر ملک کے اپنے اصول وضوابط اور توانین ہوتے ہیں۔ بعض اوقات طبیعی و تکویٹی لحاظ سے بکساں الیکن وضع کر دواعتباری لحاظ سے مختلف دوانسانوں کے درمیان معاشر تی قوانین کے اجراء میں تفریق کی جاتی ہے۔ (مثلاً ایک انسان اسی ملک کاشہری ہے اور دوسراغیر ملکی)

مثال کے طور پرایران میں کسی ادارے میں نوکری دی جارہی ہے۔ اگر تکو پنی لحاظ سے بکسال ومساوی ایک ایرانی
اورایک افغانی ملازمت کے حصول کے لئے رجوع کریں تو ممکن ہے کہ ایرانی کو ملازمت ال جائے لیکن غیر ملکی ہونے کی بناء پر
افغانی کو ملازمت ند ملے۔ اس مقام پراگر افغانی یہ کہے کہ بی لحاظ ہے میں ملازمت ملنے والے اس ایرانی ہے کسی طور کم نہیں
بلکہ مساوی ہوں اگر وہ صحتند ہے تو میں بھی صحتند ہوں ، اگر وہ جوان ہے تو میں بھی جوان ہوں ، اگر اے فلال کام میں مہارت
ار گلتا ہے اس وقت کونے میں ایسے فلط افکار رکھنے والے لوگ موجود تھے۔ اور یہ لوگ جن کی تعداد اگر چہزیادہ ذبھی ، اپ دعوے کو
خابت کرنے کے لئے بقرآن کریم کی آیت میں ایک طرح کی تج لف کردے تھے۔امام ایں ماجرے ہے واقف تھے لہذا اس

ٹابت کرنے کے لئے ،قرآن کریم کی آیت میں ایک طرح کی تحریف کررہے تھے۔امام اس ماجرے سے واقف تھے لہذا اس مناسب موقع بران کی رائے کے تانے ہانے کواد چیزر کھودیا۔ (مصنف ؓ) عاصل ہے تو بجھے بھی عاصل ہے، تواہ یہی جواب سننے کو ملے گا کہ دفتری توانین کی بناء پرآ پ کوملاز مت نہیں دی جاسکتی۔
اب ایک وضع کر دہ قرار دادی امر کے ذریعے اس افغانی کی صور تحال تبدیل ہوجاتی ہے۔ یعنی یہ افغانی، متعلقہ ادار ہے
ہے رجوع کر کے ایرانی شہریت حاصل کر لیتا ہے۔ واضح ہے کہ ایرانی شناختی کارڈ اس کی حقیقی شخصیت میں ہرگز کسی تبدیلی کا
باعث نہیں ۔ لیکن معاشرتی قوانین کی روے اب بیا یک مختلف انسان ہے۔ معمولاً وضع کر دہ قرار دادی حالات وشرائط کے تحت
کسی کام کو انجام دینا، واقعی و تکوینی حالت وشرائط کی مساوات کونظرانداز کر دینے کے مترادف ہے۔ لیکن معاشرتی قوانین کے
دائرے سے باہر 'تکوینی وقد رتی حالات وشرائط کے تائع مقولوں کی صور تحال مختلف ہے۔

مثلاً اگر (خدانخواستہ) ہینے کی ما نندکوئی وہائی مرض ایران میں آ جائے تو ایرانی اُورغیر ملکی کے درمیان کوئی فرق نہ ہوگا۔
اگر ایک ایرانی اور افغانی کی طبیعت، ان کا ماحول اور دیگر حالات ایک سے جیں تو ناممکن ہے کہ بیماری کے جراثیم دونوں کے
درمیان کوئی فرق رواز کھیں اور کہیں کہ کیونکہ افغانی ، ایرانی شہریت نہیں رکھتا لہذا بھے اس سے کوئی سرو کا رئیس ۔ بیہال مسئلہ
خلقت اور قدرتی عوامل کا ہے ، معاشر سے اور معاشرتی قوانین کا نہیں۔ بیسلسلہ ،سلسلہ تکوین ہے ،سلسلہ تقنین وتشریع نہیں۔
جزاوسرز ااور سعاوت وشقاوت سے مربوط الی قوانین حقیقی و تکوینی حالات وشرائط کے تابع جیں۔ بیدوی کی قابل قبول
نہیں کہ وفتر اسلام جیں میرے نام کا اندراج ہو چکا ہے اور میں مسلمانوں کی فہرست میں داخل ہوں ، لہذا بھے امتیازی حیثیت

غلط نہ بچھئے گا؛ موضوع بحث جزا وسزا اور سعادت و شقاوت ہے اور بندوں کے ساتھ احتساب الہی کی کیفیت ٔ اسلامی معاشرے میں اسلام کے وضع کر دہ قوانین فی الحال زیر بحث نہیں۔

بلاشبہ،اسلام کے وضع کردہ قوانین ، دنیا کے دیگر وضع کردہ قوانین کی مانند قرار دادی و وضعی قوانین کا مجموعہ ہیں۔ان قوانین کوان کے متعلقہ حالات وشرائط کے تابع رکھا گیا ہے۔ دنیا دی زندگی سے مر بوط ان قوانین کا پابندہونے کے سلسلے میں انسانوں کولازمی طور سے انہی متعلقہ حالات وشرائط کو کھوظے خاطر رکھنا جا ہے۔

کیکن انسانوں کی سعادت انہیں شقاوت میں مبتلا کرنے اور جز اوسز اجیے وہ تمام مقولے جوفعل البی ہیں اور نظام تکوین میں اس کی مشیت کے نفاذ سے تعلق رکھتے ہیں، معاشرتی و وضع کر دوقو انین کے تابع نہیں، بلکہ اس مقولے سے ان کا یکسرکوئی تعلق ہی نہیں ۔ مختلف انسانی معاشروں میں خاص اہمیت کے حامل قر اردادی و وضعی امور، پروردگارِ عالم کے ارادہ تکوین کے نفاذ میں کسی قشم کی کوئی تا شیز نہیں رکھتے۔

انسانوں کی معاشرتی زندگی ہے مربوط اسلام کے وضعی قوانین کے مطابق زبان سے شہاد تین ادا کرنے کے بعد انسان کو

مسلمان کہاجا تا ہے اور وہ ظاہری اسلام کی سہولتوں سے مستقید ہوتا ہے کیکن جہان آخرت اوراس و نیامیں بندے کے ساتھ ضدا کا سلوک فیمن تبعنی فاند منی. (۱) اور ان اکو مکم عند الله اتقینگم. (۲) جیسے قوانین کی بیروی کرتا ہے۔ پیامبرا کرم ملتی فیلیل نے فرمایا؟

ايها النساس ان اباكم واحدٌ و ان ربَّكم واحد، كلُّكم لآدم و آدمُ من ترابِ، لافخرَ لعربيِّ علىٰ عجميِّ الا بالتقوىٰ.

(ایہاالناس! تم سب ایک باپ کی اولاداورایک ہی خدا کے بندے ہو۔تم سب آ دم سے ہواور آ دم مٹی ہے۔ عربی کومجمی پرکوئی فوقیت نہیں بجر تقویٰ کے۔)

حقیقت کی تلاش میں قدم اٹھانے والے سلمان فاری کووہ مقام ملاکدان کے بارے میں آنخضرت ملی بی آنجے ہے فرمایا: مسلمان منا اهل البیت.

لہذا شیطانی وسوسوں میں گرفتارلوگ (جنہیں بیخوش فہنی ہے کہ ہمارا نام علی بن ابیطالب علیهاالسلام کے دوستوں ک فہرست میں رقم ہے، جو بھی ہو ہم آپ کی رعایا میں ہے شار ہوتے ہیں، کیا ہوا، ہم وصیت کر دیں گے کہ لوٹے ہوئے مال کو یا اس دولت کو جے ہمیں اپنی زندگی ہی میں کار فیر میں فرج کر دینا چاہئے تھالیکن ہم نے نہ کیا، اسی دولت کو مقدی مقامات کے متولیوں کو دے کر ہمیں اولیائے الہی کے جوار میں فرن کر دیا جائے تا کہ فرشتوں کو ہم پرعذا ب مسلط کرنے کی ہمت ہی نہ ہو)۔ (ایسے لوگ) یہ بات جان لیس کہ بیا تک غلط فہنی کا شکار ہیں۔ پردہ غفلت نے ان کی آئھوں کو ڈھانپ رکھا ہے۔ جب ان کی آئسوں کھلیس گی تو یہ ہے آپ کو نہایت تکلیف دہ عذا ہے الہی میں مبتلا یا کمیں گے۔ اس قدر شدیدا فسوس کا کا رہوں کے کہا گردوبارہ ان کے لئے موت ممکن ہوتی تو وہ ہزاروں بار مرجاتے ۔ لہذا آج ہی خواب غفلت سے چھٹکارا پا کریں ادر گذشتہ تمام غلطوں کی تلائی۔

و أنذرهم يوم الحسرة اذ قضى الامر و هم فى غفلة و هم لا يؤمنون. (سورة مريم بهم ٣٩) آيات واحاديث كے مطابق بيہ بات قطعى ب كد گناه گاركوعذاب ہوگا،خواه وه مسلمان ہى كيوں ند ہو۔اگر چەصاھب ايمان ہونے كى صورت بيس آخركار نيك عاقبت پائے گا اورا بے دوزخ سے نجات ملے گی۔لين ممكن ہے كہ يہ نجات سالها سال تك عذاب تہنے كے بعد ميسر ہو۔ بعض لوگوں كے گناہوں كا حساب و كتاب موت وسكرات كى شدت كے وقت بے باق

ا۔ مورہ ابراہیم۔۳۳۔جومیری پیروی کرے گاوئی جھے ہے۔

۳۔ سورہ حجرات سے اے خداکی بارگاہ میں تم میں ہے وہی شخص سب سے زیادہ باعزت ہے جوتم میں سب سے زیادہ باتقویٰ ہے۔

ہوجائے گا۔ بعض قبر و برزخ میں عذاب سبہ کرا ہے گنا ہوں کا تاوان ادا کردیں گے، بعض میدانِ قیامت کی ہولنا ک ختیوں سے گذر کرا پی سزایا کمیں گے اور بعض دیگر دوزخ میں گر کرکئ سال تک عذاب میں گرفقار ہیں گے۔جیسا کہ آیت 'لاہش ن فیھ احق اب '' (سور دُنباً ۔۳۲) کی تفییر کے سلسلے میں حضرت امام صادق میں ہے دوایت ہے کہ بیآیت ان لوگوں کے بارے میں ہے جو بالآخر نار جہنم ہے نجات یا کیں گے۔ (بحار الانوار۔جسم ص ۳۷۹ ۔ ۳۷۵)

موت آنے کے دوران اور موت کے بعد نازل ہونے والے مختلف عذابوں کو بیان کرنے والی چندروایات درج ذیل ہیں، شاید ہمارے انتباہ کا موجب ہے اور موت کے بعد پیش آنے والی خوفناک و پرخطرمنزلوں کے لئے ہمیں تیار کردے۔

ا۔ جناب کلینیؒ نے حضرت امام صادق علیفا سے روایت نقل کی ہے کدا یک مرتبدا میر المونیفا اور دچھ میں جاتا ہوئے۔ حضورا کرم ماٹھائی آئی آپ کی عیادت کے لئے تشریف لائے تو آپ کوشدت ورد سے کراہتے پایا۔ آخضرت ماٹھائی آئی نے پوچھا: پرتمبارا کراہنا، نا توانی کی وجہ سے ہے یا درد کی شدت کی بناء پر؟ جناب امیر نے عرض کی: یارسول اللہ! میں نے اس ورو سے زیادہ شدید بھی کوئی در ذبیں سہا ہے۔

اس وقت آنخضرت مٹھ آئیلے نے کفار کی قبض روح کی شدت اوراس کی جولناک کیفیت کو بیان فرمایا۔ جناب امیر نے جب بیسنا تواٹھ کر بیٹھ گئے اور عرض کی۔ یارسول اللہ! دو بارہ بیان فرمایئے اس حدیث کو، کداس نے جھے میراورد بھلا دیا۔ اس کے بعد جناب امیر نے پوچھا: یارسول اللہ! کیا آپ کی امت میں سے بھی کی کی روح اس کیفیت کے ساتھ قبض ہوگ؟ جناب رسالتمآب مٹھ آئی تھے نے جواب دیا: ہاں! وہ حاکم جو تم کرے، وہ شخص جواز روئے ظلم و تم پیتم کا مال کھائے اوردہ شخص جو جھوٹی شہادت دے۔

(منازل الآخرہ، ازشیخ عباس فتی گ

 ۲۔ شخ صدوق نے ''من لا یحضر ہ الفقیہ'' میں روایت نقل کی ہے کہ جب حضرت ابوذ رغفاریؓ کے فرزند'' ذر'' کا انقال ہوا تو جناب ابوذ رہیٹے کی قبر کے پاس گئے اور اس پر ہاتھ پھیر کرکہا:

''خدا تجھ پراپنی رحمت نازل کرے،خدا کی شم تونے میرے ساتھ نیک سلوک کیااوراب جبکہ تو مجھ سے جدا ہو چکا ہے تو ( تب بھی ) میں تجھ سے راضی ہوں۔خدا کی شم مجھے تیری جدائی کا کوئی قلق نہیں۔میری کوئی چیز مجھ سے چھینی نہیں گئی اور میں سوائے خدا کے کسی اور کامختاج نہیں۔اگر مجھے قیامت کی ہولنا کی کا اندیشہ نہ ہوتا تو میری آرزویتھی کہ تیرے بجائے میں (قبر میں ) ہوتا۔کیکن چاہتا ہوں کہ چندروزرک کر،گذشتہ سے اور بہتر ا عمال انجام دوں اور اس دنیا کے لئے تیار ہوجاؤں۔ یقیناً تیری عاقبت کے اندیشے نے، تیری موت پڑھگین ہونے سے بازر کھا ہے۔ (بعنی میں مسلسل ای سوچ میں ہوں کہ تیرے لئے مفیدا عمال انجام دوں ، اب تیری جدائی کاغم کھانے کی کوئی صورت نہیں ) بخدا تیری موت پر میر ارونا، تیری جدائی کی خاطر نہیں بلکہ میر اگریاں لئے ہے کہ نجانے اس دنیا میں تجھ پر کیا گزری؟ تیرے ساتھ کیا ہوا؟ کاش میں جان سکتا کہ تونے کیا کہا اور تجھ سے کیا کہا گیا؟ بار الہا! میں نے اپ تمام حقوق پدری جو تونے میرے بیٹے پر داجب کئے تھے، محاف کردیے، لہذا اب تو بھی اپ حقوق کو جو تونے اس پر واجب کئے تھے محاف فرمادے، کے وقد ہے دنیادہ تیری ذات جودوکرم کی مزاوار ہے۔ "

(من لا یکھنر والفقیہ ۔ باب ۲۱۔ حدیث ۵۲)

سے امام صادق طلیقہ نے اچداد طاہرین بیٹھ سے بیردایت بیان فرمائی کہ جناب ختمی مرتبت مٹھ فیلیٹم نے فرمایا: مومن پر فشار قبراس سے سرز دہونے والے گناہوں کا کفارہ ہے۔ (بحارالانوار، جسم، ص۵۳ انقل از ثواب الاعمال وامالی صدوق)

سم۔ علی بن ابرائیم نے آیت کریمہ 'و حسن و دائھے بسرزخ الی یوم یبعثون ''(سورہ مومنون۔۱۰۰) کی تغییر کرتے ہوئے حضرت امام صادق علینگا سے بیروایت نقل کی ہے کہ آپ نے فرمایا:

و الله ما اخاف عليكم الا البرزخ فامًا اذا صار الامر الينا فنحن اولى بكم.

(بحارالانوار،ج٣ بص١٥ انقل ازتفيرعلى بن ابراجيم)

﴿ خدا کی قتم ہمیں تبہارے ہارے میں سوائے برزخ کے کسی اور چیز کا خوف نہیں الیکن جب تبہارا کا م ہمیں سونپ ویا جائے گا تو ہم تم سے زیادہ تنہارے لئے شائستہ وسزاوار ہیں۔)

یعنی شفاعت کاسلسلہ برزخ کے بعد ہے، عالم برزخ میں شفاعت نہیں۔

وروغ گوئی، غیبت، بہتان تراشی، خیانت بظلم وسم ، لوگوں کے اموال کو خصب کرنا، شراب خواری، قمار بازی، لگائی
بجعائی، بدز بانی، نماز، روزے، حج و جہاد کو ترک کرنا اور ایسے ہی دیگر گنا ہوں کے عقاب کے بارے میں مجموعی طور ہے آیات
اور لا تعداد متواتر روایات موجود ہیں۔ ان میں سے کوئی بھی آیت وروایت کفار یا غیر شیعہ مسلمانوں سے مخصوص نہیں۔ (۱)
معراج سے مر بوط روایات میں ہمیں ایسی کمیٹر احادیث ملتی ہیں جن میں آنخضرت منٹی آیکٹی فر ماتے ہیں کہ میں نے عورتوں اور
مردوں پر مشمتل اپنی امت کے مختلف گروہوں کو دیکھا جوا ہے مختلف گنا ہوں کے سبب ، مختلف قتم کے عذا بوں میں گرفتار تھے۔

ا - لیتن ایبانبین که ندکوره بالا گنامون کاعقاب وعذاب صرف کفاریاغیرشیعه مسلمانون کوی ملےگا۔ (مترجم)

#### خلاصهاورنتیجه:

مسلمانوں اورغیرمسلموں کے نیک و بدا تمال کے بارے میں اس جھے میں بیان کی گئی تمام ابحاث ہے مندرجہ ذیل نکات ہمارے سامنے آتے ہیں۔

- ۔ سعادت وشقاوت، دونول کے مختلف درجات ومراتب ہیں۔ ندتو تمام اہلی سعادت کا مرتبہا یک سا ہے اور ندبی تمام اہلی بہشت کا مراتب کے اس اختلاف کواہلی بہشت کے لئے'' درجات' اوراہلی جہنم کے لئے'' ورکات' کے نام سے یا دکیاجا تا ہے۔
- الحسر جس طرح سے ضروری نہیں کہ تمام اہل جنت ابتداء ہی ہے جنت میں پہنچ جا کیں ای طرح سے تمام اہل جہنم کا'' خالدین' (۱) ہونا بھی ضروری نہیں ۔ یعنی بیلوگ تا ابد جہنم میں نہیں رہیں گے۔ اہل بہشت کی ایک کثیر تعداد برزخ یا آخرت کے نہایت شدید عذا بول سے گذر کر جنت میں جائے گی۔ ہرمسلمان اور شیعہ کویہ بات بھی لینی جائے کہ اگر بالفرض اپنی قبر میں وہ صحیح وسالم ایمان کے کربینج بھی جائے لیکن خدا نخواستہ دنیا میں مختلف شم کے فیق و فجو راور ظلم وستم کا ارتکاب کرے قوینا اے نہایت کھین مراحل کا سامنا کرنا ہڑے گا۔ مزید برآ ل بعض گناہ تو اور زیادہ خطرناک اور چندصور توں میں جہنم میں ضلود کا موجب ہیں۔
  - سے مطبیعی امر ہے کہ خدااور آخرت کے منکر ، کسی بھی عمل کو خدا کی جانب پرواز کرنے کی غرض سے انجام نہیں دیتے۔ اب
    کیونکہ ان کا ہر عمل اس نیت سے خالی ہوتا ہے ، لہذا خداوند تعالی اور عالم آخرت کی جانب ان کی ارتقائی پرواز بھی
    خود بخو منتفی ہے۔ جس کے نتیجے میں پیلوگ جنت تک نہیں پہنچ کتے ۔ لیعنی جس منزل کی جانب انہوں نے خود ہی سفر
    نہیں کیا ، وہ اس منزل تک ہر گرنہیں پہنچ کتے۔
  - ۳۔ خداوآ خرت پرمعتقد،خلوم نیټ کے ساتھ قربۃ الی اللہ اپنے اعمال کوانجام دینے والوں کاعمل ہارگا ہالی میں درجہً تبولیت پر فائز ہے۔ نیز بیلوگ جنت اوراجروثواب کے بھی مستحق ہیں ۔اب خواہ مسلمان ہوں یاغیرمسلم ۔(۲)
- ۵۔ خدااورآ خرت پرایمان رکھنےوالے وہ غیرمسلم کہ جنہوں نے تقرب الهی کی خاطر نیک انگمال انجام دیئے لیکن اسلام کی

ا۔ ہمیشدرہےوالے۔(مترجم)

۲۔ محتر م مصنف کی گذشتہ ابحاث کو مرنظر رکھتے ہوئے یہاں بھو و، عناو ، تعصب بقصیر وقصور جیسی قیود کا اضافہ ضرور کی ہے ہیں ۔
 کیونکہ یہ گذشتہ ابحاث کا خلاصہ ہے، اس لئے محتر م مصنف ؒ نے ان قیودات کوان کے وضوح کی بناپر ذکر نہیں کیا ہیک نتیجہ المیں اس کلتے کی نشاند ہی کردی ہے۔ (مترجم)

نعمت سے محروم رہے جلیعی امر ہے کہ بیاوگ اس البی ضابطۂ حیات کے خواص وفو اکد سے محروم رہیں گے۔ صرف ان کے وہی نیک اعمال شرف قبولیت یا کیں گے جواسلامی والبی ضابطہ حیات کے مطابق وموافق ہیں۔ جیسے خدمتِ خلق اور لوگوں سے نیک سلوک لیکن واضح ہے کہ ان کی خودساختہ بے بنیادعبادتیں ،متبول بارگاہ البی نہیں۔ بنابرایں ایک اعلی وکمل ضابطہ حیات کے فقد ان کی بناء پر بیلوگ کچھ نہ کچھ محرومیوں اور فقائص میں گرفآ ارد ہیں گے۔

- ۱۱ درجهٔ تبولیت پرفائز مسلمانول یا غیر مسلمول کے نیک انتمال پنی متعلقه آفات کی زدیس ہیں۔ ممکن ہے ہیآ فات بعد میں متعلقه علی پرخمله آور ہوکرا ہے جاہ کردیں۔ جو د،عنا داور کفر طلی ان آفات میں سر فہرست ہیں۔ لہذا اگر غیر مسلم حضرات خدا کونظر میں رکھتے ہوئے ہے شار ٹیک اعمال انجام دیں ، لیکن حقائق اسلام کے روبر دواقع ہونے کی صورت میں عنا دوقع سب کا مظاہرہ کریں ، اور نا انصافی ہے کام لیتے ہوئے حقیقت کوپس پشت ڈال دیں توان کے تمام نیک اعمال اکارت ہوجا کمیں گئے۔ کو ماد اشتدت بدہ المربع فی یوم عاصف . (سورہ ابراہیم۔ ۱۸)
- ے۔ مسلمان اور حیقی تو حید کے دوسرے بیرو کار، اگرفتق وفجو ر کے مرتکب ہوتے ہوئے مملی طورے اس البی ضابطۂ حیات کے ساتھ خیانت کریں تو برزخ وقیامت میں ایک طویل مدت تک عذاب کے ستحق قرار پائیں گے اور بعض گناہوں (جیسے بے گناہ مومن کوعمد اُقتل کرنا) کے سبب تو ہمیشہ کے لئے عذاب البی میں گرفتار میں گے۔
- ۸۔ جولوگ خدااور قیامت پرایمان نہیں رکھتے اور ابعض صورتوں میں خدا کے لئے شریک بھی قرار دیتے ہیں ،ان کے نیک
   اعمال عذاب میں تخفیف اور بعض اوقات عذاب سے نجات دلانے کا باعث ہوں گے۔
- 9۔ انسان کی سعادت(۱) یا شقاوت (۲) اس کے تکویٹی وواقعی حالات وشرا کط کے تالع ہے، وضعی وقر ارداوی حالات و شرا نکل کے نہیں۔
- ا۔ جن آیات واحادیث کے مطابق خدا نیک وصالح عمل کو قبول کرے گا،ان ہے مراد صرف حسن فعلی نہیں۔اسلامی نقطۂ
   نظرے عمل ای صورت میں نیک وصالح ہوتا ہے کہ جب اس میں حسن نے علی و فاعلی دونوں پہلوم وجو د ہوں۔
- ۱۱۔ جن آیات وروایات کے مطابق ، منکر بین نبوت وامامت کے نیک اٹمال قبول نہیں ان سے مرادیہ ہے کہ ان کا انکار عناد ، ہٹ دھرمی اور تعصب کی بناء پر ہے لیکن اگر ان کا انکار محض عدم اعتراف کی صورت میں ہواور یہ لوگ حق تک رسائی سے قاصر ہوں ، مقصر نہ ہوں تو ایسی صورت میں متعلقہ آیات وروایات ، ان کے شاملِ حال نہیں ہوتیں ۔ اور قرآن کریم کی نظر میں ایسے منکرین ، متضعف اور مرجون لا مراللہ کے زمرے میں آتے ہیں ۔

ا۔ نیک عاقبت اورفلاح ورستگاری۔(مترجم) میں جند میں میں میں دیں

۲- بری عاقبت،عذاب جہنم میں مبتلا ہونا۔(مترجم)

۱۲ بوعلی سینااورصدرالمتألهین جیسے اسلامی حکماء کی نظر میں حقیقت کا افکار کرنے والے اکثر لوگ قاصر بیں مقصر نہیں۔ ایسے افراد خدا کو نہ ماننے کی صورت میں بھی معذب نہ ہول گے، اگر چہ جنت میں بھی نہ جا سکیں گے لیکین خدا کو مائے اور معاد پراعتقاد کی صورت میں اگر بیلوگ قربة الی اللہ کوئی عمل انجام ویں تو آنہیں اس کا صله ضرور ملے گا۔ از روئے قصور (۱) حقیقت کا افکار کرنے والے شقاوت میں مبتلا نہ ہول گے۔ جن کا افکار از روئے تقصیر (۲) ہوگا، شقاوت انہی کا مقدر تھیر سے گی۔

اللهم اختم لنا بالخير و السعادة و توفنا مسلمين و الحقنا بالصالحين بمحمد و آله الطاهرين.

ا قصور: يعن هيقت تك رسائي عقاصروعاجزر بها- (مترجم)

۲۔ تقصیر: اپنی ستی اور کوتا ہی کی بناء پر حقیقت تک نہ پہنچنا۔ (مترجم)



|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <del></del> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| A DECEMBER AND THE STATE OF THE |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 100         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |



| *************************************** |          |  |
|-----------------------------------------|----------|--|
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         | *******  |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         | W. W. Pa |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |
|                                         |          |  |



| -12 |  |
|-----|--|
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |

